
        
            
                
            
        

    
Libros de Cátedra

 

Perspectivas filosóficas

Vocabularios, problemas y disciplinas

de la modernidad a hoy

Analía Melamed (coordinadora) 

[image: ]

 

FACULTAD DE

HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN

PERSPECTIVAS FILOSÓFICAS – A. MELAMED (COORDINADORA)

 

PERSPECTIVAS FILOSÓFICAS

VOCABULARIOS, PROBLEMAS Y DISCIPLINAS

DE LA MODERNIDAD A HOY

 

Analía Melamed 

(coordinadora) 

 

Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación 

[image: ]

[image: ]




PERSPECTIVAS FILOSÓFICAS – A. MELAMED (COORDINADORA)

 

Agradecimientos 

 

A la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación de la Universidad Nacional de La Plata. Al equipo de cátedra de Introducción a la Filosofía. A los y las estudiantes.  




PERSPECTIVAS FILOSÓFICAS – A. MELAMED (COORDINADORA)

 

Índice 

Prólogo  __________________________________________________________________ 6

Capítulo 1 

La filosofía de Descartes y el surgimiento de la ciencia moderna  ______________________ 8 Analía Melamed

Capítulo 2 

El concepto de Substancia: de Aristóteles a Descartes y al empirismo _________________ 14 Analía Melamed 

Apéndice al capítulo 2 

Recepción de Hume en el arte contemporáneo ___________________________________ 26 Analía Melamed 

Capítulo 3 

La filosofía de Kant: objetividad científica y autonomía moral  ________________________ 30 Analía Melamed 

Apéndice al capítulo 3 

Teoría Kantiana del conocimiento ______________________________________________ 39 Julio César Moran 

Capítulo 4 

Hegel, dialéctica e historia en el idealismo _______________________________________ 42 Analía Melamed 

Capítulo 5 

Del idealismo al materialismo: ideología y teoría social _____________________________ 51 Analía Melamed 

Capítulo 6 

De la teoría kantiana del genio al romanticismo, Schopenhauer y Nietzsche  ____________ 62 Analía Melamed 

Capítulo 7 

Filosofía y música en el siglo XIX ______________________________________________ 73 Julio César Moran 

PERSPECTIVAS FILOSÓFICAS – A. MELAMED (COORDINADORA)

Capítulo 8 

De la fenomenología a Heidegger y la crítica a la modernidad  _______________________ 76 Analía Melamed

Capítulo 9 

Hermenéutica y giro ontológico ________________________________________________ 88 Alejandra Bertucci 

Capítulo 10 

La dialéctica del amo y del esclavo según Simone de Beauvoir _______________________ 10 María Marta Herrera 

Capítulo 11 

Filósofos sobre la mecanización de la cultura  ___________________________________ 104 Analía Melamed 

Autores  ________________________________________________________________ 114




PERSPECTIVAS FILOSÓFICAS – A. MELAMED (COORDINADORA)

 

Prólogo  

 

Este  libro  tiene  como  punto  de  partida  los  materiales,  corregidos  y  ampliados,  elaborados para las clases teóricas del año 2020 de la materia Introducción a la Filosofía dirigida a los y las estudiantes de Filosofía, Sociología, Letras, Historia, Profesorados y Traductorados en inglés y francés y otras carreras de la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación. En efecto, en el primer cuatrimestre de ese año, en el contexto de la pandemia, entre otros recursos, se puso a disposición de los y las estudiantes textos escritos ad hoc sobre los temas del programa o  la  transcripción  de  las  clases  teóricas  a  mi  cargo  dictadas  en  2019.  Para  estas  últimas resultaron un aporte muy valioso las notas de las clases teóricas del año 2019 tomadas por Juan Veleda. Se incluyen también el capítulo “Hermenéutica y giro ontológico” de Alejandra Bertucci y  “La  dialéctica  del  amo  y  del  esclavo  según  Simone  de  Beauvoir”  de  María  Marta  Herrera. Asimismo, pueden encontrarse textos de Julio César Moran, quien fuera profesor titular de esta materia. Los capítulos: “La filosofía de Descartes y el surgimiento de la ciencia moderna”, “Hegel, dialéctica e historia en el idealismo”, “Del idealismo al materialismo: ideología y teoría social”, “De la teoría kantiana del genio al romanticismo, Schopenhauer y Nietzsche”, “Fenomenología y giro ontológico de la hermenéutica”, son versiones corregidas y ampliadas de las notas de clases teóricas tomadas por el profesor Juan Veleda en el primer cuatrimestre de 2019. Por su parte los capítulos “Teoría Kantiana del conocimiento” y “Filosofía y música en el siglo XIX” fueron escritos por Julio C. Moran para la cátedra de Introducción a la Filosofía en abril de 1991 y mayo de 2020 respectivamente.  

Si bien, como decíamos, un motivo del presente libro es el de retomar los textos elaborados durante la pandemia, también es cierto que hay una tradición en las cátedras introductorias a la filosofía  de  producción  de  materiales  específicos.  En  nuestra  cátedra  contamos,  así,  con  las numerosas ediciones y reimpresiones de Por el camino de la filosofía (1997) y de Los filósofos y los días (2006), compilados ambos por Julio C. Moran y que cuentan con la participación de gran parte de profesores y profesoras del Departamento de Filosofía de la Facultad de Humanidades. Más  recientemente,  se  publicó Introducción a la filosofía: Argumentación filosófica, lectura académica (2013) coordinado por María Lujan Ferrari, Silvia Solas y Carlos Oller que también incluye los trabajos de profesores y profesoras de las cátedras de Introducción a la Filosofía y de Teoría de la argumentación. 

 Esta publicación pretende integrarse a las preexistentes enfocando los temas comunes de una manera que complemente y no repita lo que ya se ha expuesto en las anteriores. Asimismo, se propone presentar un material ordenado y articulado de los teóricos que dé cuenta de los principales aspectos del programa tal como se desarrolla y evalúa en los programas vigentes.  

Como hilo conductor de los textos, retomamos, reformulada, la pregunta kantiana ¿Qué es el hombre?, que a su criterio resume todas las preguntas filosóficas. En efecto, el problema acerca de la condición humana reenvía a la historia de la filosofía a la vez que resulta renovado a la luz de las diversas transformaciones sociales, políticas, económicas y teóricas desde su formulación 

PERSPECTIVAS FILOSÓFICAS – A. MELAMED (COORDINADORA)

kantiana. No se trata de reducir la filosofía a una única cuestión, por el contrario, se plantean diversos  problemas  y  debates,  sobre  todos  los  surgidos  a  partir  de  la  modernidad,  como  las nociones de subjetividad, la mecanización de la cultura y la crisis de la experiencia. De este modo se  pretende  mostrar  que,  sólo  entendidos  en  su  singularidad  temática  y  en  su  particularidad histórica, los problemas filosóficos conciernen a la comprensión general de lo humano. De allí que la pregunta subraya el carácter autorreflexivo y de necesidad de autocomprensión presente en  la  filosofía,  a  la  vez  que  permite  retomar  diversas  circunstancias  históricas  y  abrir  la interrogación hacia otras disciplinas y campos del saber. Así, si el despliegue de la tecno-ciencia y de la mecanización en todos los aspectos de la vida se convierte en un punto central en la filosofía contemporánea, de la Escuela de Frankfurt a Heidegger, esto ocurre porque su avance transforma una vez más el sentido y las posibilidades de lo humano.  

En los artículos, se da principal relevancia a los vocabularios específicos, a los vínculos con la ciencia y el arte y a las perspectivas y discusiones contemporáneas sobre la herencia moderna. Sus  objetivos  son  proporcionar  a  los  y  las  estudiantes  (en  su  gran  mayoría  ingresantes  a  la facultad)  un apoyo  para  la  cursada de  las clases  teóricas  tanto para aquellos  y  aquellas  que concurren a las clases como para quienes, por diversos motivos, no pueden hacerlo. 

Finalmente,  estos  textos  se  dirigen  también  a  todo  lector  o  lectora  que  se  interese  en  los problemas  filosóficos.  Aspiramos  a  provocar  indagaciones  propias,  así  como  a  estimular  la escritura y la elaboración de nuevos textos.  




CAPÍTULO 1 

La filosofía de Descartes y el surgimiento de la 

ciencia moderna 

Analía Melamed 

 

 Se  considera  que  Descartes  (1596-1650)  es  el  primer  filósofo  moderno  principalmente porque  en  su  obra  se  plantean  explícitamente  algunos  de  los  interrogantes  surgidos  en  el contexto de las tensiones entre las visiones medievales en crisis y la conformación de la ciencia moderna.  Su  filosofía  debe  ser  apreciada  como  un  pensamiento  de  transición,  que  tiene elementos de la nueva época, es decir de la modernidad, pero también conserva aspectos muy importantes de las perspectivas medievales que pretende superar. 

El surgimiento del capitalismo y las consiguientes transformaciones políticas y sociales se encuentran  estrechamente  ligadas  a  nuevos  modelos  de  explicación  sobre  la  naturaleza  con bases físico-matemáticas. Descartes expresa entonces la preocupación de una modernidad aún incipiente por fundamentar esa nueva forma de conocimiento sobre la naturaleza, así como de evitar  el  error.  Y  en  el  intento  de  cimentar  el  conocimiento  sobre  un  fundamento  absoluto encuentra un nuevo punto de partida para la filosofía: el yo pensante. De modo que su filosofía constituye  la  primera  afirmación  de  una  subjetividad  que  es  base  y  fuente  de  la  modernidad filosófica. Subjetividad, interioridad, autoconciencia, autonomía del ser humano, son entonces los  motivos  sobre  los  que  la  modernidad  vuelve  una  y  otra  vez,  hasta  llegar  a  su  máxima expresión en la filosofía de Hegel cuya muerte en 1831, de acuerdo a la periodización tradicional, cierra la filosofía moderna.  

Así  mismo  en  la  filosofía  de  Descartes  se  expresa  la  ruptura  moderna  con  concepciones organicistas sobre el universo, propias de las visiones premodernas. El organicismo en términos generales consiste en sostener que, como en un organismo, en el cosmos el todo predomina sobre las partes. Los enfoques organicistas consideran entonces al universo como una totalidad interrelacionada  de  la  que  lo  humano  forma  parte.  Por  ejemplo,  uno  de  los  filósofos  más importantes de la antigüedad, Platón, sostenía que el universo está ordenado teleológicamente, es  decir,  con  una  finalidad.  Según  Platón  la  realidad  tiene  un  orden  natural,  que  es  a  la  vez racional y moral, y que tiende hacia el bien. En ese marco, la racionalidad humana consiste en captar ese orden o cosmos, adecuarse a él y comprender que todo está orientado hacia el bien. Así por ejemplo leemos en La República, una de sus obras más conocidas: 

cuando se tiene verdaderamente dirigido el pensamiento hacia las cosas que son, no queda tiempo para descender la mirada hacia los asuntos humanos y ponerse en ellos a pelear, colmado de envidia y hostilidad; sino que, mirando y contemplando las cosas que están bien dispuestas y se comportan siempre del mismo modo, sin sufrir ni cometer injusticia unas a otras, conservándose todas en orden y conforme a la razón, tal hombre las imita y se asemeja a ellas al máximo. (1986, 500B-C, p. 320). 

Como  puede  advertirse  en  este  fragmento,  para  Platón  el  orden  humano  debe  imitar  al cosmos. El sentido y las fuentes últimas de lo humano se encuentran fuera de lo humano, en el orden racional del universo, en las Ideas, entendidas como realidades últimas, esencias, no como representaciones mentales.  

La  cosmovisión  de  Aristóteles,  si  bien  muy  distinta  de  la  de  Platón  porque  suprime  la concepción de que el fundamento de la realidad está en las Ideas, mantiene esa perspectiva teleológica,  finalista,  y  organicista  del  universo.  Para  este  filósofo  el  cosmos  tiende  hacia  la perfección. En efecto, la perfección es el motor inmóvil que mueve al universo por atracción, es decir, como una causa final. El hombre, como el resto de los seres que forman parte del universo, se  explica  y  se  rige  por  ese  orden  teleológico.  En  la  filosofía  de  Aristóteles  el  hombre  es esencialmente un animal político y se establece una estrecha vinculación entre esa politicidad innata del ser humano y la preeminencia organicista del todo sobre las partes. El punto de partida de  lo  político  es  el  ámbito  doméstico,  la  familia,  a  partir  de  la  que  se  despliegan  estructuras comunitarias mayores. Las funciones y jerarquías del ámbito doméstico, que son naturales, se extrapolan a la ciudad, a la polis. La organización de la familia y luego de la polis es “natural”, la familia  constituye  un  microcosmos  que  debe  ajustarse  al  orden  del  macrocosmos.  Toda institución social, sea la familia o la polis, es un organismo en el que cada miembro debe cumplir la función que le es propia y así reproducir el orden universal.  

Estas concepciones organicistas y teleológicas de la antigüedad, que hemos explicado muy esquemática y resumidamente, suponen una astronomía geocéntrica, es decir, la creencia de que  la  tierra  es  el  centro  del  universo.  Los  primeros  filósofos  griegos,  así  como  Platón  y Aristóteles, mantuvieron esta concepción geocéntrica. Para Aristóteles la Tierra esférica ocupaba el centro del universo, y todos los cuerpos celestes estaban incrustados, por así decir, en esferas transparentes, giratorias y concéntricas que la rodeaban. Estas esferas, se movían a diferentes velocidades para crear el movimiento de los cuerpos alrededor de la Tierra. Según la astronomía aristotélica  todos  los  cuerpos  celestes  eran  compuestos  de  una  sustancia  incorruptible llamada éter. La Luna y el sol, por su parte, estaban en las esferas más cercanas a la Tierra. 

Más adelante también la filosofía medieval -que tiene una afinidad fundamental con la teología cristiana, a diferencia de la antigüedad en la que la filosofía mantenía distancia respecto de la religión-  conserva  las  perspectivas  organicistas,  teleológicas  y  geocéntricas  formuladas  en  la antigüedad. Tanto en San Agustín (354-430) como en Santo Tomás (1224-1274) se recogen las influencias  de  Platón  y  Aristóteles  respectivamente.  Si  bien  la  filosofía  medieval  en  sus  dos grandes períodos –la patrística, entre los siglos III al XI y la escolástica del siglo XII al XV - resulta imposible de resumir, sin embargo, sí puede afirmarse, en términos generales, que ésta tiene sus fuentes en la filosofía clásica y el cristianismo. Así mismo también recoge elementos de las otras  religiones  principales  de  la  época,  el  judaísmo  y  el  islam.  En  las  concepciones  de  los filósofos medievales se plantean diversas maneras de relacionar las verdades de razón –de la filosofía- y las de fe –religiosas-. De todos modos, en ningún caso resultan ajenas a la filosofía medieval las verdades de la fe.  

El  contexto  económico,  social  y  político  de  este  pensamiento  de  la  edad  media  es  el feudalismo,  cuyo  modo  de  producción  consistía  en  una  economía  artesanal  y  doméstica  de bienes de uso. Había un monopolio de las corporaciones artesanales y una explotación escasa de la tierra que pertenecía a la nobleza. Se trataba, en fin, de una economía limitada y cerrada donde casi no existía intercambio comercial.  

Como  decíamos,  en  términos  históricos,  la  ruptura  que  la  modernidad  realiza  con  las cosmovisiones  organicistas  antiguas  y  medievales  es  consecuencia  de  dos  procesos interrelacionados: el surgimiento del capitalismo y el de la ciencia moderna. Esta transición ocurre entre los siglos XV y XVIII. En ese contexto, en el siglo XVII, se ubica la filosofía de Descartes que expresa claramente la pugna de cosmovisiones y la necesidad de refundar el conocimiento sobre bases sólidas. 

El surgimiento de la ciencia moderna supone una prolongada batalla en las universidades con el aristotelismo y la tradición escolástica. A partir del siglo XV la sociedad feudal entra en crisis por el paulatino acrecentamiento de sectores burgueses que finalmente logran la hegemonía. Durante  este  período,  el  modo  de  producción  feudal  comienza  a  ser  reemplazado  por  el capitalista  que  se  afianza  a  partir  del  resquebrajamiento  de  las  grandes  agrupaciones  de artesanos, el surgimiento de un capital mercantil y la explotación de la naturaleza.  

Estas transformaciones en el campo, en la industria y en el comercio, sin dudas dieron lugar a un cambio de actitud respecto del papel del conocimiento: ahora conocer implicaba poder y ya no  la  salvación  del  alma;  el  objeto  privilegiado  de  investigación  era  la  naturaleza  y  las posibilidades humanas de elaborar conocimientos confiables sobre ella. De ahí que los grandes descubrimientos  de  la  época  en  la  física  y  en  la  astronomía,  directa  o  indirectamente,  se encuentran ligados a intereses económicos o tienen repercusiones en el desarrollo de tecnología y herramientas para la producción.  

La renovación intelectual tiene un primer momento en el humanismo renacentista que intenta conformar un nuevo modelo de hombre con la mirada puesta en los autores clásicos. El término “humanista” nace en Italia en el siglo XIV y designa al profesor de gramática y de retórica. Este origen del término indica el vínculo entre el papel del conocimiento de las lenguas antiguas en la adquisición del saber y la corriente filosófica denominada humanismo. En efecto, los intelectuales humanistas ven en el redescubrimiento del conjunto de la cultura greco-latina un camino para, con el esfuerzo de la razón, conformar un modelo de perfección humana en los dominios de la moral, de la política, del arte. Sobre la llegada de estas ideas humanistas a Francia afirma Anne Armand: 

Desde el siglo XIV, en Italia, Petrarca y otros eruditos exhuman manuscritos antiguos, traducen al latín textos griegos, y buscan expresar el talento de los autores  latinos  en  la  lengua  italiana  de  su  tiempo;  componen  sobre  todo glosarios que vuelven a los textos legibles para un público más vasto. Bajo el reinado de Luis XI tienen lugar los contactos entre sabios italianos y franceses, ya que los cambios intelectuales le siguen a los económicos, los artesanos y los banqueros italianos se instalan en Francia, en Lyon en particular, y con ellos todo  el  espíritu  del  renacimiento  italiano  penetra  en  [Francia]  (1988,  p.  171, traducción nuestra).  

Por otra parte, hacia el siglo XVI el movimiento de la Reforma religiosa acentúa el papel del individuo en la interpretación de las escrituras en oposición al criterio de autoridad feudal y contra el poder de los dogmas y de la tradición. El desplazamiento de la autoridad como fuente y criterio de  verdad  tiene  como  consecuencia  un  giro  hacia  el  examen  de  las  propias  capacidades humanas  de  conocimiento.  Esto  puede  apreciarse  en  los  enfoques  cartesianos,  de  corte racionalista,  y  también  en  los  ligados  al  empirismo,  por  ejemplo,  en  Francis  Bacon,  autor contemporáneo a Descartes, quien expresa claramente en el Novum Organum el vínculo entre conocimiento y poder al sostener que los caminos hacia el poder y la ciencia humanas son casi los mismos. 

En cuanto al método experimental y al desarrollo de las matemáticas, se encuentran asimismo estrechamente vinculados a la revolución científica. El giro de Copérnico hacia el heliocentrismo produjo una transformación en astronomía y cosmología; la dinámica y la mecánica completaron este cambio en el ámbito de la física. El método deductivo matemático permitió una alternativa metodológica al escolasticismo y esta relevancia de la matemática influyó en la renovación de la filosofía.  Numerosos  autores  contemporáneos  como  Cassirer,  Burtt,  Whithead  y  Koyré, intentaron demostrar que las concepciones de Copérnico, Kepler, Galileo y Descartes tenían una base metafísica común a partir de la fuerte influencia platónica y pitagórica quienes enfatizaban el papel de la matemática.  

Sostiene Burtt en Los fundamentos metafísicos de la ciencia moderna (1960):  

Cuando  el  aristotelismo  capturó  la  atención  del  pensamiento  medieval  en  el siglo XIII el platonismo de ningún modo quedó derrotado… El interés en las matemáticas que demostraban librepensadores como Roger Bacon, Leonardo, Nicolás de Cusa, Bruno y otros, lo mismo que su insistencia en la importancia de esta ciencia, se hallaba apoyado en gran parte por la existencia y penetrante influencia de esta corriente pitagórica. Nicolás de Cusa hallaba en la teoría de los números el elemento esencial de la filosofía de Platón. El mundo es una armonía  infinita  en  la  que  todas  las  cosas  tienen  sus  proporciones matemáticas. De aquí que «conocimiento es siempre medición», «el número es el primer modelo de las cosas en el espíritu creador»; en una palabra, todo el  conocimiento  cierto  que  el  hombre  puede  alcanzar  es  el  conocimiento matemático” (p. 55).  

La influencia de Nicolás de Cusa en los científicos y filósofos modernos parece evidente al encontrar que su metáfora “El libro de la naturaleza está escrito en caracteres matemáticos” es retomada por Descartes, Galileo, Kepler, Copernico.  

Algunos especialistas como Javier Echeverría (1994) sostienen en cambio que es dudosa una base metafísica o filosófica común a autores tan diversos como Copernico, Kepler, Galileo, Descartes, Newton o Leibniz y que resulta más plausible mostrar una base metodológica común a partir del predominio de las matemáticas. 

Por otra parte, el surgimiento de la ciencia moderna y las nuevas explicaciones cosmológicas –esto  es  de  una  nueva  forma  de  racionalidad-  contribuyen  a  la  transformación  de  las concepciones  ético-políticas  y  sus  fundamentos.  La  nueva  racionalidad  ligada a  la  revolución científica moderna pone en crisis el modelo organicista y teleológico premoderno e implica, como puede  verse  partir  de  Descartes,  el  predominio  del  dualismo  en  la  separación  entre  el  orden humano  y  el  natural  y  la  hegemonía  de  la  razón.  Entonces  a  la  par  que  avanza  el  modelo matemático-cuantitativo en física y astronomía, cae la identificación clásica entre la realidad física y metafísica de algo y su grado de perfección moral como lo veíamos en Platón; también deja de admitirse  la  creencia  de  que  conocer  consista  en  conocer  el  “fin”  al  que  cada  ser  estaría destinado,  propio  de  las  concepciones  teleológicas;  asimismo  se  rompe  con  la  concepción animista  que  ve  la  naturaleza  como  impulsada  por  fuerzas  ocultas  que  funcionan  por  una “psicología”  cósmica  de  simpatías,  atracciones,  etc.  Finalmente,  y  de  una  importancia determinante, se produce la liberación del conocimiento de los deberes morales.  

En  la  modernidad  el  control  racional  convierte  en  objetos  de  conocimiento  el  mundo,  el cuerpo, las pasiones y desarrolla una actitud instrumental hacia ellas. Por tal motivo, el sujeto entendido como cogito (yo pienso), también como voluntad libre, constituye el punto firme sobre el cual se asienta todo orden (teórico, moral y político) luego del derrumbe del universo jerárquico de la metafísica clásica. 

Para  comprender  la  nueva  impronta  de  la  modernidad  resulta  interesante  contrastar  la diferente manera de concebir el dominio y el autodominio de la razón en autores como Platon y Descartes.  Así  lo  resume  Charles  Taylor  en Fuentes del yo. La construcción de la identidad moderna (2006): 

No  obstante,  esta  ontología  diferente  [entre  Platón  y  la  modernidad]  y,  por tanto, diferente teoría del conocimiento y, por ende, de la revisada concepción del dualismo, da como resultado necesariamente una noción muy diferente del autodominio con que obra la razón. Ya no puede significar lo que significó para Platón: que el alma está ordenada por el Bien que preside el orden cósmico al que uno atiende y ama. (…) Ser racional significa ahora algo distinto de estar en sintonía con dicho orden. La opción cartesiana es percibir la racionalidad (…) como la capacidad que poseemos para construir ordenes que satisfagan los parámetros exigidos por el conocimiento o la comprensión o la certeza.  

Referencias 

Armand, A. (1988). Moyen Age XVIe siècle. París: Hatier. Burtt,  E.  (1960). Los fundamentos metafísicos de la ciencia moderna. Buenos  Aires: 

Sudamericana. 

Echeverría, J. (1994). “Influencia de las matemáticas en la emergencia de la filosofía moderna” 

en Ezequiel de Olaso (Ed.) Del Renacimiento a la Ilustración I. Madrid: Trotta. Platón (1986). La República, Madrid: Gredos. Taylor, Ch. (2006). Fuentes del yo. La construcción de la identidad moderna. Barcelona: Paidós. 




CAPÍTULO 2 

El concepto de Substancia: de Aristóteles a 

Descartes y al empirismo 

Analía Melamed 

 

 Algunos aspectos del problema del cambio en la antigüedad y 

del concepto de substancia en Aristóteles 

Para comprender el carácter específico de la noción de substancia en la modernidad resulta necesario referirse a las fuentes de este concepto en la antigüedad, en particular a la filosofía aristotélica.  Aristóteles  utiliza  el  término ousía  (ούσία),  o  más  estrictamente ousía  primera, término  que  luego  fue  traducido  por  los  romanos  como  substancia,  para  dar  respuesta  a cuestiones que se plantean desde los primeros filósofos griegos.  

En efecto, autores como Windelband, Mondolfo o Armstrong, coinciden en sostener que el problema capital de la filosofía de los griegos era el de explicar la relación entre el ser y el devenir y, ligado a ello, el problema de lo real. Dicho en otros términos la preocupación es sobre cómo es posible el cambio (el devenir) y qué es lo que permanece a través del cambio (el ser), esto se liga a la cuestión de en qué consiste entonces lo real. Podríamos agregar también que de estos interrogantes se derivan muchos otros como el problema de la predicación, el problema de la individuación, el problema de la identidad y el problema de los fundamentos del conocimiento. 

Como  decíamos,  estas  cuestiones  fueron  esbozadas  desde  la  antigüedad  por  filósofos presocráticos. En efecto, Heráclito (siglo V a. C.) sostenía que la realidad era movimiento, puro devenir, que todo estaba en constante cambio. Por eso utilizó la metáfora de que la realidad fluye como  un  río:  “Sobre  quienes  se  bañan  en  los  mismos  ríos  afluyen  aguas  distintas  y  otras distintas” (en Eggers Lan y Juliá, 1978, Tomo I, p. 380). De esta postura se sigue la cuestión de que al no haber nada fijo o constante, no se puede determinar qué es lo real, pues lo único que permanece es el cambio. Como todo está en constante movimiento y nada permanece fijo e igual a sí mismo, la individuación, la identidad y la predicación (el atribuir una cualidad a algo) resultan imposibles.  Por  consiguiente,  si  la  realidad  fluye  todo  conocimiento  sobre  ella  es  relativo  y provisorio. 

Por  el  contrario,  otro  filósofo  presocrático,  Parménides  (siglo  V  a.  C.),  postulaba  que  el movimiento es una apariencia y que la auténtica realidad es inmóvil. Puesto que la realidad es lo que puede comprenderse racionalmente y dado que el cambio -que es el pasaje del ser a la nada y de la nada al ser- no puede explicarse racionalmente, Parménides postulaba que el cambio es una ilusión de los sentidos. Y que el ser, la auténtica realidad, es inmóvil1.  

Platón  por su  parte  intentó  dar  una  respuesta  a  esta  cuestión al  dividir  la  realidad  en  dos planos:  una  sujeta  al  devenir,  al  cambio,  al  movimiento,  a  la  que  accedemos  por  medio  de nuestros  sentidos  y  que  es  una  apariencia;  Y  otro  plano  -modelo,  paradigma  o  esencia  del anterior- el mundo de las ideas, que permanece inmóvil. El auténtico conocimiento se refiere al conocimiento universal de las esencias, a esta realidad inmóvil de las Ideas (Ideas no entendidas como  representaciones  mentales  sino  como  esencias  de  la  realidad).  La  facultad  de conocimiento que tiene acceso a este ámbito de las Ideas es la razón.  

Aristóteles, no conforme con esa duplicación platónica de la realidad, pues en última instancia es una duplicación de los problemas, postula como respuesta a estos problemas del cambio, de la realidad, de la predicación, de la identidad y del conocimiento la noción de ousía primera o substancia.  

Ousia o substancia para Aristóteles se define de muchas maneras, pero la explicación más clara es que substancia es el ser individual. Es el ente que realmente existe (una mesa, un árbol o Sócrates) y que es el sostén o soporte de las cualidades (pesada, verde, joven). En el plano del  lenguaje  substancia  es  el  individuo  del  cual  se  predican  cualidades.  En  un  enunciado  la substancia sólo puede ser el sujeto de predicación.  

La substancia primera es además un compuesto de forma (el qué, la esencia, lo que lo hace ser lo que es y no otra cosa, lo activo) y materia (el de qué está hecho, lo pasivo). Ahora bien, la cosa singular está determinada intrínsecamente por su forma, la forma es siempre lo universal, lo  único  que  el  conocimiento  aprehende.  Según  Aristóteles  el  conocimiento  es  en  todos  sus grados, y en la misma percepción sensible, un saber de lo universal.2

La jerarquía de las sustancias de acuerdo al compuesto entre materia y forma, así como la teoría de las cuatro causas para explicar el cambio, de las cuales la más importante es la causa final,  se  vinculan  estrechamente  con  una  concepción  de  un  universo  ordenado,  jerarquizado, teleológico, finito y donde se produce una interdependencia entre lo material y lo que podríamos señalar como espiritual. 

Sobre la ousía o substancia dice Aristóteles en Metafísica: 

1 Zenón de Elea formula las célebres aporías o  paradojas sobre el movimiento para apoyar las ideas de su maestro Parménides. Jorge Luis Borges en un breve texto “La perpetua carrera de Aquiles y la tortuga” resume una de las más conocidas, justamente la carrera de Aquiles contra la tortuga del siguiente modo: “Aquiles, símbolo de rapidez, tiene que alcanzar la tortuga, símbolo de morosidad. Aquiles corre diez veces más ligero que la tortuga y le da diez metros de ventaja. Aquiles corre esos diez metros, la tortuga corre uno; Aquiles corre ese metro, la tortuga corre un decímetro; Aquiles corre ese decímetro, la tortuga corre un centímetro; Aquiles corre ese centímetro, la tortuga un milímetro; Aquiles el milímetro, la tortuga un décimo de milímetro, y así infinitamente, de modo que Aquiles puede correr para siempre sin alcanzarla” (Borges, 1974, p.244). 

2 La concepción socrático-platónica de la ciencia lleva a Aristóteles a subsumir la esencia bajo su género. Como sostiene Windelband  (1955)  esta  subordinación  no  es  una  función  arbitraria  de  la  razón,  sino  un  conocimiento  objetivo  que reproduce  una  relación  real,  el  género  existe  en  tanto  se  realiza  en  la  cosa  singular,  en  cuanto  el  género  deviene apariencia en ella. Lo que importa no es entonces el individuo singular sino la especie, el género: son la unidad formal en la pluralidad y dispersión de las existencias individuales. Si la esencia es lo universal, según Heimzoeth (1974) el principio de individuación reside en la materia, principio de la contingencia, de lo mudable, el eterno quedar por debajo de la forma pura. Esta forma substancial constituye el principio activo del cambio, cuando se une a la materia se genera un nuevo ser y cuando se separa ese ser se destruye. 

“El término ‘ente’ tiene muchos significados... Significa, en primer lugar, ‘el 

qué es’, el esto y, en segundo lugar, el cuál, el cuánto o cualquiera de las otras categorías.  Ahora  bien,  de  todos  los  sentidos  en  que  se  expresa  el  ente,  el sentido primario claramente es el ‘qué es’, el cual significa la ousía. Cuando enunciamos una cualidad de algún esto, decimos que es bueno o malo, pero no que tiene tres codos o que es un hombre; en cambio cuando enunciamos ‘el qué es’ no decimos que es blanco, caliente o de tres codos, sino, un hombre o un dios. Las otras cosas se dicen entes, o bien porque son cantidades, o bien cualidades o afecciones o algo semejante del ente propiamente dicho...Pues ninguno  de  ellos  tiene  por  naturaleza  una  existencia  separada  o  puede separarse  de  la ousía...Y  la  razón  por  la  cual  estas  cosas  parecen  ser  más entes,  es  porque  tienen  cierto  sustrato,  es  decir,  la ousía y  el  individuo particular que lo que claramente está implicado en la categoría en cuestión. Resulta  claro  que  es  por  la ousía  que  cada  una  de  las  cosas  mencionadas existe. De aquí que el ente, en sentido primario, y no en sentido restringido sino absoluto será la ousía. El término ‘primero’ tiene muchas significaciones; pero la  ousía  es  primera  en  todas:  en  el  enunciado,  en  el  conocimiento  y  en  el tiempo. Pues ninguna de las demás categorías puede existir separadamente, pero la ousía sí lo puede. Asimismo, es primera en el enunciado, porque en el enunciado de cada cosa ha de estar necesariamente incluido el de la ousía. Y pensamos conocer cada cosa particular de un modo cabal cuando conocemos el ‘qué es’, por ejemplo, que es hombre o fuego, más que cuando conocemos su cualidad, su cantidad o su lugar...” (1987, VII, 1, p. 1028. Trad. H. Zucchi). 

 

Substancia en Descartes 

Una historia del concepto de substancia debería llevarnos a tratar una cantidad de filósofos influidos por Aristóteles, así como a hacer un recorrido por la filosofía medieval.  

Pasaremos sin embargo al siglo XVII, donde encontramos que la noción de substancia es central en el racionalismo cartesiano, así como en racionalistas posteriores. También ocupa un lugar fundamental en la confrontación entre racionalismo y empirismo.  

La distinción entre racionalismo y empirismo habitualmente se realiza desde una perspectiva gnoseológica. Sin embargo, es preciso aclarar que algunos autores, como Heimzoeth (1974), consideran  que  además  de  concepciones  gnoseológicas  se  trata  también  de  perspectivas metafísicas.  En  particular  el  racionalismo  tiene  un  fuerte  compromiso  metafísico  ya  que proporciona una perspectiva específica sobre lo finito y lo infinito, Dios, la identidad, la libertad, la voluntad, todos temas relacionados con la noción de substancia. Muchos de estos temas se mantienen en algunos autores empiristas, sin embargo, no sin dificultad dado que el concepto mismo  de substancia,  que  está  en  la  base  de  todos  ellos,  resulta  difícil  de  sostener  para  las perspectivas empiristas. 

En cuanto a la caracterización gnoseológica del racionalismo, esta sostiene que es posible establecer  un  sistema  deductivo  de  verdades  necesarias  sobre  la  naturaleza.  Para  el racionalismo las nociones de razón, sistema y deducción son inescindibles. En ese marco, según la perspectiva racionalista, la naturaleza puede ser conocida mediante un método deductivo y geométrico.  

En tal sentido Descartes en sus Meditaciones Metafísicas tiene como propósito fundamentar un sistema “firme y permanente sobre la naturaleza”. De allí que, mediante el recurso de la duda, y sobre todo a partir de la hipótesis extrema del genio maligno, llega a la primera verdad en la que puede encontrar una base firme, un punto fijo, para reconstruir el fundamento filosófico del conocimiento.  La  primera  evidencia,  el Cogito,  resulta  de  la  captación  mediante  una  intuición racional  de  que  el  acto  de  pensar  es  indudable.  Según  lo  establece  en  la  primera  regla  del método, esta primera verdad tiene como características la claridad, es simple, y la distinción, no se confunde con otro conocimiento, pues tiene todo y solo lo que le pertenece (Descartes, 1980a, p 149). 

Ahora  bien,  el cogito,  que  establece  una  relación  entre  el  pensar  y  el  existir,  “...esta proposición: yo soy, yo existo, es necesariamente verdadera siempre que la pronuncio o que la concibo en mi espíritu” (Descartes, 1980b, p. 224), se abre a dos interpretaciones, una idealista y otra realista. La interpretación idealista se funda justamente en que, como acabamos de citar, la  afirmación  “yo  existo”  es  necesariamente  verdadera  cada  vez  que  “la  pronuncio  o  que  la concibo” en mi mente. Y también cuando sostiene que el genio maligno “jamás podrá hacer que yo no sea nada en tanto que piense ser alguna cosa” (loc. cit.). Sugiere entonces Descartes que si  deja  de  pensar  deja  de  existir.  Por  lo  tanto,  de  aquí  se  sigue  la  interpretación  que  hace depender la existencia del pensamiento: si pienso, existo, interpretación que pone el acento en el  pensamiento.  De  modo  que  el  camino  idealista  que  se  insinúa  consiste  en  que  ser  es  ser pensado, y, que, como se dijo, la existencia depende del pensar.  

La  interpretación  realista  sigue,  en  cambio,  una  línea  tradicional,  premoderna:  si  existo, pienso. Acá se hace depender el pensamiento de la existencia y es el camino interpretativo que finalmente  sigue  Descartes.  Esta  interpretación  realista  se  hace  explícita  en  cuanto  el  autor responde a la pregunta ¿qué soy?: “Pero ¿qué soy, pues? Una cosa que piensa. ¿Qué es una cosa que piensa? Es una cosa que duda, que concibe, que afirma, que niega que quiere, que no quiere,  que  también  imagina  y  siente”  (1980b,  p.  227).  Allí  Descartes  afirma  que  sólo  puede sostener que es una cosa que piensa, es decir, el yo es res (cosa) pensante. Puesto que el yo parece existir por sí mismo puede establecerse que es una substancia, una cosa, que tiene como atributo esencial e inseparable el pensamiento. Esta afirmación “soy una cosa que piensa” no es una evidencia, ni tampoco es resultado de una demostración. De manera que si en el momento del cogito es cierto que es solo este acto de pensar, el que existe, luego Descartes desplaza esa primera evidencia hacia la identificación de ese acto de pensar con una cosa. Es decir, cosifica al  yo.  Al  introducir  la  noción  de  substancia  en  la  segunda  meditación  procede  de  modo dogmático. Transgrede su propio criterio de no admitir como verdadero sino lo que se presentara de manera indudable, es decir, evidente. 

La respuesta entonces a la pregunta “¿quién soy?” vuelve sobre la filosofía anterior, retoma el concepto de substancia, que ya en el siglo XVII tiene una tradición de muchos siglos en la historia de la filosofía. Entonces formula una posición propia de la filosofía que pretende superar: mi  yo  es  una  cosa  (substancia,  res)  que  piensa,  una  cosa  cuyo  atributo  esencial  es  el pensamiento. 

En Los principios de la filosofía, Descartes proporciona las definiciones de substancia que no formula explícitamente en la segunda meditación. 

LI. Qué es sustancia y por qué ese nombre no conviene unívocamente a Dios y a las criaturas. Ahora bien, en cuanto a aquellas que miramos como cosas o modos de las cosas, vale la pena considerarlas a cada una por separado. Por sustancia no  podemos  entender  ninguna  otra  cosa  sino  la  que  existe  de  tal manera que no necesita de ninguna otra para existir. Y, en verdad, sustancia que no necesite en absoluto de ninguna otra sólo puede concebirse una: Dios. Pero percibimos que todas las otras no pueden existir sin el concurso de Dios. Y por eso el término de sustancia no conviene a Dios y a ellas unívocamente, como  se  suele  decir  en  las  Escuelas,  esto  es,  no  puede  concebirse distintamente ninguna significación de ese término que sea común a Dios y a las criaturas (1980c, p. 333).

Como  puede  verse  desde  el  título  del  parágrafo  LI,  el  término  substancia  tiene  según Descartes dos sentidos distintos, ya sea que hablemos de Dios o de lo creado por él. La definición de substancia como “la que existe de tal manera que no necesita de ninguna otra para existir” sólo puede aplicarse en sentido estricto a Dios, la substancia pensante infinita, que es lo que existe por sí mismo. En un sentido amplio, el concepto de substancia se aplica a las substancias finitas, lo creado, que “no pueden existir sin el concurso de Dios”.  

En el parágrafo LIII se distinguen las substancias finitas, substancias en sentido amplio, según sus cualidades: 

LIII. En cada sustancia hay un atributo principal, como el pensamiento, en la mente, la extensión, en el cuerpo. La sustancia se reconoce, ciertamente, por cualquier  atributo;  pero,  sin  embargo,  una  propiedad  principal  de  cada sustancia  constituye  su  naturaleza  y  esencia,  y  a  ella  se  refieren  todas  las demás. Por ejemplo, la extensión en largo, ancho y profundidad constituye la naturaleza de la sustancia corpórea, y el pensamiento constituye la naturaleza de  la  sustancia  pensante.  Pues  todo  lo  que  puede  atribuirse  a  un  cuerpo presupone la extensión, y es tan sólo cierto modo de la cosa extensa, así como también todo lo que hallamos en la mente son sólo diversos modos de pensar. Así,  por  ejemplo,  sólo  puede  entenderse  la  figura  en  una  cosa  extensa,  el movimiento en el espacio extenso, la imaginación o el sentimiento o la voluntad 

en la cosa pensante. Pero la extensión, por el contrario, puede entenderse sin la figura o el movimiento y el pensamiento sin la imaginación o el sentimiento, y así en los demás casos, de modo que sea manifiesto a cualquiera que atienda a ello (1980c, p. 334). 

El concepto de substancia de Descartes, como vemos, es distinto al de Aristóteles. Es, por otra parte, una concepción que resulta afín a la física moderna, la incipiente ciencia sobre la naturaleza.  Como  sostiene  Emilio  Estiú,  la  física  medieval,  heredera  de  la  de  Aristóteles, consistía en un “saber universal de la cualidad”. Se dedicaba a estudiar, por ejemplo, el color, olor, temperatura de los cuerpos. La física moderna, en cambio, considera que las cualidades y las  formas  de  la  materia  dependen  de  la  subjetividad  del  observador.  Lo  que  se  considera esencial  en  los  cuerpos  es  su  espacialidad,  esto  es,  se  reduce  la  materia  al  espacio,  a  la extensión,  característica  accesible  cuantitativamente  mediante  la  aritmética  y  geometría.  El movimiento  de  la  substancia  extensa  responde  a  una  relación  causa-efecto  de  carácter mecánico. Según Descartes, dice Estiú, un cuerpo es “una estructura de relaciones matemáticas que se presentan a la inspección del espíritu con plena evidencia” (Estiú, 2010, pp. 236, 237).  

En  la  segunda  meditación  el  ejemplo  de  la  cera  tiene  como  propósito  introducir provisoriamente esta posibilidad de que los cuerpos sean substancia extensa. Un trozo de cera cuando pasa del estado sólido al líquido cambia todas las propiedades sensibles: olor, color, textura, etc.  

Sin embargo, hay un atributo que permanece a través del cambio y es la extensión. Un cuerpo puede cambiar todas sus cualidades menos aquella que lo hace ser cuerpo, es decir, el ocupar un  lugar  en  el  espacio.  Mientras  que  los  sentidos  nos  informan  sobre  el  cambio  de  ciertas cualidades, la razón capta el elemento que permanece, la extensión.  

Mientras hablo lo acercan al fuego: los restos de sabor se disipan, el perfume se desvanece, su color cambia, su figura se pierde, su tamaño aumenta, se vuelve líquido, se calienta, apenas se lo puede tocar, y aunque se lo golpee no producirá ningún sonido. ¿Subsiste la misma cera después de este cambio? Es preciso confesar que subsiste y nadie puede negarlo. ¿Qué es lo que se conocía,  pues,  con  tanta  distinción  en  este  pedazo  de  cera?  Por  cierto,  no puede  ser  nada  de  lo  que  he  observado  por  medio  de  los  sentidos,  porque todas las cosas percibidas por el gusto o el olfato, o la vista, o el tacto, o el oído han  cambiado  y,  sin  embargo,  subsiste  la  misma  cera.  Quizás  fuera  lo  que ahora pienso, a saber, que la cera no era, ni esta dulzura de la miel, ni este agradable perfume de las flores, ni esta blancura, ni esta figura, ni este sonido, sino solamente un cuerpo que poco antes se me aparecía bajo estas formas, y que ahora se muestra bajo otras. Pero, ¿qué es, hablando con precisión, lo que imagino cuando la concibo de esta manera? Considerémoslo atentamente, y alejando todo lo que de manera alguna pertenece a la cera, veamos lo que 

queda. Por cierto, no queda más que algo extenso, flexible, mudable (1980b, p.229).  

Es preciso señalar que estas ideas del yo como substancia pensante y de la naturaleza como substancia extensa son, en el contexto de la segunda meditación metafísica, provisorias porque aún sigue en pie la hipótesis del genio maligno que torna sospechoso cualquier postulado de la razón. Esta hipótesis es el recurso mediante el cual el autor lleva la duda al extremo: supone que un genio, alguien de extremado poder e inteligencia pone todo su empeño en hacerlo equivocar aun cuando realiza la operación racional más sencilla.  

De modo que en la tercer meditación Descartes debe restablecer a la razón como fuente de conocimiento confiable. Con tal propósito demuestra la existencia de Dios a partir de analizar los contenidos de su mente, es decir, las ideas. Las ideas son representaciones o imágenes de las cosas. En cuanto contenidos de la mente, “si se las considera solamente por sí mismas y no se las refiere a otra cosa” (1980b, p. 236) estas ideas son sólo ciertos modos de pensar, no se diferencian entre sí ni pueden ser falsas. Pero la dificultad consiste en juzgar que “las ideas que están en mí son semejantes o conformes a las cosas que están fuera de mí (loc. cit). De manera que  provisoriamente  concluye  con  una  afirmación  de  corte  idealista,  pues  no  parece  poder afirmarse que haya nada real por fuera de la actividad de pensar las ideas y de esos contenidos de esos la mente: 

Todo  esto  me  revela  que  hasta  aquí  no  ha  sido  por  un  juicio  cierto  y premeditado, sino solamente por un impulso ciego y temerario, que he creído que había cosas fuera de mí y diferentes de mi ser, las cuales por los órganos de mis sentidos o por cualquier otro medio posible enviaban a mí sus ideas o imágenes e imprimían en mí sus semejanzas (1980b, p. 237).  

 Sin embargo, otra vez, esta insinuación idealista se diluye rápidamente porque Descartes encuentra que examinadas sus ideas en relación a lo que representan (o pretenden representar), es decir a su contenido o su realidad objetiva, estas son muy diferentes entre sí:  

Pues en efecto, las que me representan sustancias son sin duda algo más y encierran en sí (por así decir) más realidad objetiva, es decir, participan por representación  en  más  grados  de  ser  o  de  perfección  que  las  que  me representan solamente modos o accidentes. Además, aquella mediante la cual concibo  un  Dios  soberano,  eterno,  infinito,  inmutable,  omnisciente, todopoderoso  y creador  universal de todas las cosas  que están fuera de él; aquella,  digo,  por  cierto  contiene  en  sí  misma  más  realidad  objetiva  que aquellas que me representan las sustancias finitas (1980b, p. 239)  

Descartes advierte que la causa de que esté en su mente la idea de un ser infinito y perfecto, Dios, no puede ser él mismo pues él es un ser finito e imperfecto. “no solamente … la nada no podría producir ninguna cosa, sino también … lo que es más perfecto, es decir, lo que contiene en sí más realidad, no puede seguirse ni depender de lo menos perfecto” (1980b, p. 239). De esto se sigue que la causa de que esté esa idea en su mente es el propio ser perfecto. Es decir, Dios. Del hecho de que esté en la mente la idea de un ser perfecto debe inferirse que la causa de esta idea es el propio ser perfecto que ha puesto esta idea en la mente como una idea innata. Las ideas innatas son aquellas que están en la mente en el momento de nacer y Descartes las diferencia de las adventicias (cuya causa son los sentidos, p. e. la idea de pájaro) y las ficticias (que son producto de la imaginación, p. e. la idea de unicornio). De este modo de la idea de Dios se infiere la existencia de Dios. Dios, como se dijo, es substancia pensante infinita. Es substancia en  sentido  estricto:  en  esto  coincidirán  todos  los  racionalistas.  Con  la  demostración  de  la existencia de Dios Descartes elimina la hipótesis del genio maligno. Dios es así garantía última de la razón. 

Algunas conclusiones sobre la noción de substancia en Descartes: 

1. Se trata de una concepción dualista. Distingue substancia pensante de substancia extensa, la primera pertenece al reino de los fines, la segunda es mecánica.  

2. En cuanto a la substancia extensa, hay una unidad de la naturaleza en la que se elimina el compuesto  materia-forma  y  el  finalismo  que  venían de  la  tradición  aristotélica.  Al  tener  como atributo esencial la extensión, el estudio de la naturaleza no se refiere a las cualidades, sino que es  puramente  cuantitativo.  Responde  al  método  deductivo  de  la  geometría,  la  aritmética  y  la física.  

3.  Hay  una  pluralidad  de  substancias  pensantes.  Pero  lo  material-espacial  que  es  la substancia extensa no necesita de lo espiritual y viceversa. 

4. Sin embargo, se plantea aquí el problema de la relación mente–cuerpo, es decir, cómo se relacionan  en  un  ser  humano  las  dos  substancias  cuyas  características  esenciales  son completamente distintas.  

Brevemente  debemos  señalar  que  otros  autores  racionalistas  han  retomado  esta  idea  de substancia, pero con variaciones. Así, Spinoza (1632-1677) tiene una concepción monista de la substancia: hay una única substancia que es a la vez pensante y extensa y que Spinoza, cuya perspectiva  es  panteísta,  identifica  con  Dios.  Leibniz  (1646-1716)  por  su  parte  destaca  la pluralidad  y  la  movilidad  de  las  substancias.  Para  dar  cuenta  de  ello  introduce  el  término mónadas. Las mónadas son unidades simples, inextensas e indivisibles. Cada una representa el universo a su manera constituye así una perspectiva individual del todo. Todas ellas se hayan relacionadas por una armonía preestablecida. 

La noción de substancia en el empirismo 

 

Si caracterizamos el empirismo desde el punto de vista gnoseológico, éste sostiene que sobre la naturaleza sólo pueden admitirse verdades de hechos, de modo que todo conocimiento de los hechos debe legitimarse en la experiencia. Este criterio empirista pudo ser llevado hasta sus últimas consecuencias por David Hume. Tanto Locke como Berkeley son empiristas moderados, esto es, admiten explicaciones o principios que no se ajustan a sus propios criterios empiristas.  

John Locke plantea una crítica a la tesis de las ideas innatas de Descartes partiendo del hecho que no hay consenso universal sobre ninguna idea, ni sobre las ideas matemáticas ni sobre Dios. Afirma Locke, por tanto, que la mente al nacer es una tabula rasa o papel en blanco que empieza a “escribirse” con la experiencia. Sin embargo, al momento de jerarquizar los saberes en cuanto a su confiabilidad, realiza una escala similar a la Descartes. 

no  podemos  tener  ningún  conocimiento  más  allá  de  la  percepción  de  ese acuerdo  o  desacuerdo  [entre  nuestras  ideas],  percepción  que  puede  ser  1) intuitiva,  o  sea  la  comparación  inmediata  de  dos  ideas  cualesquiera;  2)  por raciocinio, que examina el acuerdo o el desacuerdo de dos ideas mediante la intervención de algunas otras; 3) por sensación, percibiendo la existencia de cosas particulares. (1999, IV, §2, p. 537) 

 Esto es, de los más a lo menos confiables la jerarquía sería: 1. Intuición; 2. Deducción; 3. Sensación.  Como  Descartes  considera  que  el  conocimiento  sensorial  es  el  menos  confiable: “puesto  que  el  conocimiento  sensible  no  va  más  allá  de  la  existencia  de  las  cosas  que efectivamente estén presentes ante nuestros sentidos, se trata de un conocimiento mucho más estrecho aún que los dos anteriores” (IV, §5, p. 538). Sin embargo, para Locke es el conocimiento sensorial, el menos confiable, el único posible sobre la naturaleza, por lo cual anticipa la dirección escéptica del empirismo: 

Pero mientras estemos desprovistos de unos sentidos lo bastante penetrantes para  descubrir  las  partículas  de  los  cuerpos,  y  para  proporcionarnos  ideas acerca de sus propensiones mecánicas, es preciso conformarnos con estar en ignorancia  de  sus  propiedades  y  de  sus  maneras  de  operar;  y  no  podemos tener más seguridad acerca de este asunto, que cuanto puedan mostrarnos unos pocos experimentos. Pero, saber si tales experimentos tendrán el mismo éxito en otra ocasión, eso es algo de que no podemos tener seguridad alguna. Esto  impide  que  nuestro  conocimiento  acerca  de  las  verdades  universales relativas a los cuerpos naturales sea un conocimiento seguro, y nuestra razón, a este respecto, nos lleva muy poco más allá de asuntos de hecho particulares (IV, §25, p. 555). 

En cuanto a la noción de substancia Locke sostiene que se trata de una idea compleja. En primer  lugar,  propone  una  concepción  fenomenista  de  la  substancia,  coherente  con  su empirismo,  al  explicar  que  consiste  en  una  colección  de  cualidades.  Sin  embargo,  luego presupone la idea general de la substancia como soporte de las cualidades.  

De manera que si alguien se propone examinarse a sí mismo respecto a su noción  de  la  pura  substancia  en  general  verá  que  no  tiene  acerca  de  ella ninguna  otra  idea,  sino  una  mera  suposición  de  no  sabe  qué  soporte  de aquellas cualidades que sean capaces de producir ideas 

simples  en  nosotros;  cualidades  que  comúnmente  se  llaman  accidentes 

(…)  La  idea,  pues,  que  tenemos,  y  a  la  cual  damos  el  nombre  general  de substancia, como no es nada sino el supuesto, pero desconocido, soporte de aquellas cualidades que encontramos existentes, y de las cuales imaginamos que no pueden subsistir, sine re substante, sin alguna cosa que las sostenga, llamamos  a  ese  soporte  substantia,  la  cual,  de  acuerdo  con  el  verdadero sentido  de  la  palabra,  significa  en  idioma  llano  lo  que  está  debajo,  o  lo  que soporta (Libro XXIII, §2, p.276). 

Cuando postula que la substancia es ese soporte desconocido de las cualidades y que estas cualidades no pueden existir sin ese soporte, Locke transgrede sus criterios empiristas de que todo conocimiento de los hechos debe legitimarse en la experiencia. En efecto, sólo tenemos experiencia de las cualidades (colores, sabores, texturas, etc.) pero debemos suponer que hay un  soporte  de  esas  cualidades  (la  substancia,  la  cosa)  aun  cuando  no  tenemos  ninguna experiencia de él. Admite una explicación sobre los hechos, la idea de substancia, de la que no tiene ninguna información sensorial. 

Por  su  parte  otro  filósofo  empirista,  George  Berkeley,  a  quien  le  preocupaba  combatir  al materialismo, postula en su análisis del conocimiento la ecuación esse= percipi, (ser=percibir), lo  que  significa  que  lo  real,  el  ser,  consiste  o  bien  en  percibir  o  bien  en  ser  percibido.  Esta ecuación expresa la tesis metafísica de que en definitiva lo único que hay en la realidad son mentes que perciben y cualidades que existen en tanto son percibidas por una mente. Berkeley elimina la existencia de la sustancia material. Ésta substancia es en tanto es pensada, pero no existe por sí misma. Como afirma Ernest Cassirer, lo que consideramos “reales” para Berkeley no son las substancias corpóreas, sino la consistencia y cohesión de las representaciones. Son reales  no  las  fantasías  vagas  y  mudables sino  un  grupo de sensaciones  “que  presentan  una estructura inmutable, una coherencia y una continuidad constantes” (Cassirer, 1993, p. 252). Sin embargo, ante el problema del solipsismo, así como el de la constancia o permanencia de la realidad,  Berkeley  postula  a  la  mente  divina,  que  percibe  constantemente  a  las  cosas  de  la naturaleza y es entonces la fuente y garantía última de su existencia.  

Para mí es evidente, por las razones que tú admites, que las cosas sensibles no  pueden  existir  de  otra  manera  que  en  una  mente  o  espíritu.  De  lo  que 

concluyo, no que no tengan existencia real, sino que, visto que no dependen de mi pensamiento y que tienen una existencia distinta de ser percibidas por mí, debe haber alguna otra mente en la que existen. Por lo tanto, es igual de seguro  que  existe  realmente  el  mundo  sensible  como  que  hay  un  espíritu omnipresente e infinito que lo contiene y sostiene (Berkeley, 1996, p. 107).  

Como  puede  verse  la  posición  de  Berkeley,  sobre  todo  al  afirmar  la  existencia  de  una substancia  infinita  como  garantía  de  permanencia  y  coherencia  de  las  percepciones  de  las mentes finitas, también resulta insostenible en el marco del criterio general del empirismo.  

El  filósofo  que  realiza  una  profunda  crítica  a  la  metafísica  occidental  sobre  la  base  de  su criterio empirista fue David Hume. Este autor distingue entre las relaciones que puede establecer la mente, las relaciones de ideas, y la explicación de los hechos. Cuando se realizan operaciones matemáticas,  por  ejemplo,  la  mente  se  limita  a  relacionar  ideas  entre  sí,  sus  verdades  son universales y necesarias, pero no se refieren para nada a la naturaleza. Aquí puede advertirse muy claramente su oposición al racionalismo. Hume no niega a la matemática, sino que la limita a establecer relaciones de ideas entre sí. Afirma que esta ciencia no se refiere a los hechos, a la naturaleza. Las explicaciones sobre los hechos, deben legitimarse en la propia experiencia, en los datos sensoriales, en las impresiones. Entonces toda idea que pretenda explicar los hechos debe tener su impresión correspondiente. Como ya había sospechado Locke cuando afirmaba que substancia era ese “no se sabe qué”, Hume muestra que no hay impresión, no hay dato sensorial, que confirme la idea de substancia. Se trata entonces de una idea metafísica, producto de la asociación de ideas de la imaginación. Es una creencia derivada del hábito, pero no un conocimiento.  Hume  considera  que  tanto  la  substancia  pensante como  la corpórea  no  tienen legitimación en la experiencia: 

Por consiguiente, no tenemos ninguna idea de substancia distinta de la de una serie de cualidades particulares... la idea de substancia... no es sino una serie de ideas simples unidas por la imaginación y a las cuales se asigna un nombre particular  por  medio  del  cual  podemos  recordarnos  a  nosotros  o  recordar  a otros tal serie. (Hume, 2002, I, 1, p. 97)

Por  mi  parte,  cuando  más  íntimamente  penetro  en  lo  que  llamo yo mismo, tropiezo  siempre  con  una  u  otra  percepción  particular,  de  calor  o  frío,  luz  o sombra, amor u odio, dolor o placer. Nunca puedo aprehenderme yo mismo sin una percepción, y nunca puedo observar más que la percepción. (I, IV, p. 252) 

La mente es una suerte de teatro, en el que sucesivamente hacen su aparición diversas percepciones; pasan, vuelven a pasar, se deslizan y se mezclan en una  variedad  infinita  de  disposiciones  y  situaciones.  No  hay  en  ella propiamente  ninguna simplicidad  en  un  momento  dado,  ni identidad  en momentos  diferentes,  por  natural  que  sea  esa  propensión  a  imaginar  esa 

simplicidad y esa identidad. La comparación con el teatro no debe engañarnos. Son únicamente las percepciones sucesivas las que constituyen la mente; no tenemos tampoco la más remota noción del sitio donde se representan estas escenas ni de los materiales de que está compuesto.” (I, IV, p. 253). 

La  cuestión  de  la  substancia  se  vuelve  en  Hume  una  creencia  producto  de  un  proceso psicológico subjetivo. Finalmente, en Kant, como veremos, la substancia resulta una categoría del entendimiento en el marco de su filosofía trascendental. 

 

Referencias

Aristóteles. (1987). Metafísica. Madrid: Gredos. Berkeley, G. (1996) Tres diálogos entre Hilas y Filonús. Madrid: Espasa Calpe. Borges, J.L. (1974). Discusión en Obras completas. Buenos Aires: Emecé. Cassirer, E. (1993). El problema del conocimiento II. México: Fondo de cultura económica. Descartes, R. (1980a). Discurso del método. En Obras escogidas. Buenos Aires: Charcas. Descartes, R. (1980b). Meditaciones metafísicas. En Obras escogidas. Buenos Aires: Charcas. Descartes, R. (1980c). Los principios de la filosofía. En Obras escogidas. Buenos Aires: Charcas. Eggers Lan, C. y Juliá, V. (1978) Los filósofos presocráticos. Madrid: Gredos. Estiú, E. (2010). “La fundamentación del mecanicismo en la física de Descartes”. En Moran, J. 

C. Los filósofos y los días. (pp. 231-244). La Plata: de la Campana. Heimsoeth, H. (1974). Los seis grandes temas de la metafísica occidental. Madrid: Revista de 

occidente. 

Hume, D. (2002) Tratado de la naturaleza humana I. Madrid: Biblioteca grandes pensadores.  Locke, J. (1999). Ensayo sobre el entendimiento humano. México: Fondo de cultura económica.  Windelband, W. (1955). Historia de la filosofía Antigua. Buenos Aires: Nova.  




Apéndice al capítulo 2 

Recepción de Hume en el arte contemporáneo 

Analía Melamed 

 

 Uno de los sentidos elementales del término experiencia comprende la presunta capacidad de previsión, es decir, de distinguir y demarcar lo posible sobre la base de lo vivido. Nuestras expectativas y nuestros actos se fundan en esa operación del pensamiento, la lógica inductiva, que  proyecta  el  pasado  en  el  futuro  y  que  pretende  hacer  del  mundo  un  lugar  monótono  y previsible. Lo esperable es aquello que se mide según el patrón de lo que ya ocurrió, la fuente de la costumbre. Fracasamos o no siguiendo el modelo histórico de nuestros éxitos y fracasos. 

Como Hume ha observado, la costumbre es un patrón útil para la vida cotidiana pero también, afirma, es una fuente de creencias en el conocimiento de la naturaleza. Para demostrarlo, este filósofo  somete  las  ideas  tradicionales  de  causalidad,  substancia,  y  yo  o  alma  a  su  criterio empirista que sostiene que toda idea referida a los hechos, para ser legítima, debe tener una impresión correspondiente. No encuentra, sin embargo, el fundamento empírico de estas ideas. No hay impresión de conexiones necesarias entre los hechos, sino de sucesiones regulares de hechos;  no  hay  impresión  de  las  cosas  o  substancias,  sino  de  la  conjunción  constante  de accidentes; no hay impresión de nada fijo que podamos llamar yo y que sea la fuente de nuestra identidad personal. Concluye Hume, por tanto, que el fundamento último de estas ideas no está en  la  naturaleza  sino  en  creencias  psicológicamente  condicionadas.  Sostuvo  de  manera consistente que, dado que nuestras capacidades de conocimiento son limitadas, la regularidad de  la  naturaleza,  la  semejanza  entre  futuro  y  pasado,  constituye  una  creencia  basada  en  el hábito, pero sin fundamentos concluyentes. Es posible aseverar, dice Hume, que el sol saldrá mañana, no obstante, esa es una probabilidad que se deriva del plano psicológico, pero desde un punto de vista objetivo esta afirmación no tiene mayor justificación que la contraria. Ya que no  tenemos  impresiones  es  decir  datos  o  información  sensorial  acerca  de  las  conexiones necesarias entre los hechos no hay manera de sustentar que las conexiones causales ocurrirán en el futuro tal como en el pasado (Hume, 2002). 

Más allá de estas críticas y de espaldas al escepticismo de Hume, la civilización occidental continuó  desarrollando  poderosos  sistemas  científicos  y  tecnológicos  para  ampliar  el conocimiento, y a veces, mejorar la calidad de vida, pero también para reforzar aún más el cerco de lo previsible.  

Sin embargo, algunos acontecimientos como la pandemia de 2020, tienen la capacidad de mostrar que la tela de lo siempre igual termina por rasgarse y que el soporte de la costumbre puede desvanecerse. De un modo mucho menos traumático, el arte tiene también esa capacidad de  romper  el  círculo  de  lo  esperable,  esto  es,  de  sugerir  que  lo  que  consideramos  imposible también podría suceder. Por ejemplo, en varias pinturas de René Magritte, como Las ideas claras o El castillo de los Pirineos, se muestra una roca suspendida en el aire. Frente a estas imágenes, la fuerza de la costumbre hace que los espectadores sintamos inexorable la caída. Pero, ¿por qué razón no seguiría suspendida? parecen preguntar, con Hume, las obras de Magritte. Y, en efecto, la roca nunca cae. 

¿Cómo sería una civilización cuyo sentido común no se hubiera desarrollado bajo la impronta de la metafísica aristotélica que explica la realidad bajo el concepto de substancia? También el arte, en este caso la literatura, puede llevar a cabo una exploración conjetural de una civilización y un lenguaje cuya comprensión de la realidad fuera desubstancializada, al modo empirista de Berkeley y sobre todo de Hume. Tal es el caso del cuento de Borges “Tlön, Uqbar, Orbis Tertius”, donde el lenguaje de la civilización de Tlön resulta un instrumento para ordenar una realidad que no es más que el fluir impresiones. Un lenguaje sin sustantivos que se corresponde con una percepción de la realidad descosificada:  

Hume notó para siempre que los argumentos de Berkeley no admiten la menor réplica y no causan la menor convicción. Ese dictamen es del todo verídico en su aplicación a la tierra; del todo falso en Tlön. Las naciones de ese planeta son -congénitamente- idealistas. Su lenguaje y las derivaciones de su lenguaje -la religión, las letras, la metafísica- presuponen el idealismo. El mundo para ellos no es un concurso de objetos en el espacio; es una serie heterogénea de actos independientes. Es sucesivo, temporal, no espacial. No hay sustantivos en la conjetural Ursprache de Tlön, de la que proceden los idiomas "actuales" y  los  dialectos:  hay  verbos  impersonales,  calificados  por  sufijos  (o  prefijos) monosilábicos  de  valor  adverbial.  Por  ejemplo:  no  hay  palabra  que corresponda a la palabra luna, pero hay un verbo que sería en español lunecer o lunar. Surgió la luna sobre el río se dice hlör u fang axaxaxas mlö o sea en su orden: hacia arriba (upward) detrás duradero-fluir luneció (Borges, 1973, p. 435). 

No es exagerado afirmar que la cultura clásica de Tlön comprende una sola disciplina: la psicología. Las otras están subordinadas a ella. He dicho que los hombres  de  ese  planeta  conciben  el  universo  como  una  serie  de  procesos mentales, que no se desenvuelven en el espacio sino de modo sucesivo en el tiempo (p. 436). 

También puede advertirse la influencia de Hume en En busca del tiempo perdido de Marcel Proust.  Los  problemas  de  la  descosificación  del  yo,  la  crisis  de  la  identidad  personal  y  la fragmentación pueden encontrarse por ejemplo en el siguiente pasaje: 

Lo cierto es que comprendí la imposibilidad de saber de una manera directa y segura si Francisca me quería o me detestaba. Y así fue ella la primera que me  dio  la  idea  de  que  una  persona  no  está,  como  yo  había  creído,  clara  e inmóvil ante nosotros, con sus cualidades, con sus defectos, sus proyectos, sus  intenciones  respecto  a  nosotros  […],  sino  que  es  una  sombra  en  que jamás podremos penetrar, para la cual no existe conocimiento directo, tocante a la cual nos forjamos numerosas creencias con ayuda de palabras e incluso de acciones que, tanto unas como otras, sólo nos dan informes insuficientes y,  por  lo  demás,  contradictorios  -una  sombra  en  la  que  podemos alternativamente imaginarnos con tanta verosimilitud que brillan el odio como el amor (Proust, 1991, p. 75). 

El yo novelesco es discontinuo e intermitente. Como sucede en Hume el sujeto desaparece como norma unitaria y fija. La pretendida unidad del individuo es una sucesión de estados, de yoes,  en  pugna.  En  cuanto  a  los  vínculos  entre  Proust  y  el  empirismo,  se  han  estudiado  las fuentes teóricas de su formación, sobre todo las clases de su profesor Alphonse Darlu. Para éste la filosofía del hábito tiene un papel fundamental (Piazza, 2018, pp. 49-60). Y siguiendo la línea de Darlu, Proust considera el hábito como la incorporación de una suerte de segunda naturaleza, de  modo  que  su  interrupción  tiene  efectos  psicológicos  devastadores.  Es  así  que  desarrolla también de un modo ficcional la influencia del hábito en las relaciones interpersonales, sobre todo  en  los  vínculos  amorosos.  Por  ejemplo,  al  reflexionar  sobre  su  amor  por  Albertina,  el narrador lo atribuye a una más de las creencias ilusorias derivadas de la costumbre:

la costumbre de asociar a la persona de Albertina con el sentimiento que ella no había inspirado me hacía creer, sin embargo, que era especial en ella, de la misma manera que la costumbre da a la simple asociación de ideas entre dos  fenómenos,  según  pretende  cierta  escuela  filosófica,  la  fuerza,  la necesidad ilusorias de una ley de causalidad (1993, p. 100).

El  hábito,  fruto  de  una  vida  rutinaria,  ligado  a  la  interacción  mecánica  de  las  pasiones  se entreteje  en  la  novela  con  un  entramado  de  convenciones,  de  lógica  abstracta,  prejuicios personales, sociales y políticos. A diferencia de Hume, quien sostiene que el hábito es la guía de la  vida  humana,  según  Proust,  si  bien  considera  que  es  imprescindible  para  soportar  el sufrimiento, el hábito paraliza la imaginación y la sensibilidad. 

Para concluir nos preguntamos por los vínculos entre la literatura, o el arte en general, y la filosofía. En ese sentido podemos afirmar que hay un saber del arte inmanente a los propios recursos ficcionales de las obras, pero no como tesis o mensajes que puedan abstraerse de su singularidad artística. La literatura constituye un modo específico de producir pensamiento, de plantear problemas y de formular conjeturas. Hay en ella, por tanto, una demostración ficcional que tiene efectos filosóficos y que abre un espacio fértil para la reflexión en una intersección no reduccionista con la filosofía. 

Referencias 

Borges, J. L. (1973). Obras completas. Buenos Aires: Emece. Hume, D. (2002). Tratado de la naturaleza humana I. Madrid: Biblioteca grandes pensadores.  Piazza, M. (2018). “Proust et la philosophie de l’habitude. Un élève d’Alphonse Darlu et de Paul 

Janet”. En Bulletin d’informations proustiennes. Paris: Éditions Rue d’Ulm, Nº48.  Proust,  M.  (1991). En busca del tiempo perdido.3. El mundo de Guermantes.  Buenos  Aires: 

Alianza. 

Proust, M. (1993). En busca del tiempo perdido.6. La fugitiva. Buenos Aires: Alianza. 




CAPÍTULO 3 

La filosofía de Kant: objetividad científica y 

autonomía moral 

Analía Melamed 

 

Introducción a la Filosofía de Kant 

La época de Kant fue la de la ilustración, la del “atrévete a saber” como él mismo la denominó. Era la época de la importancia de la Razón y del conocimiento científico para abolir los prejuicios y  supersticiones  tradicionales.  Era  la  época  de  Diderot,  D’Alembert,  Rousseau;  de  la Enciclopedia que pretendía resumir la suma de los conocimientos de su tiempo. Era la época de la libertad política por la que luchaba Voltaire. Era la época de la crítica filosófica, social, religiosa, política. Kant es sin duda un heredero de la ilustración, pero fue más lejos de ella porque se propuso hacer crítica de la crítica, es decir, la crítica de esa misma razón que ejercía la crítica. Kant  se  pregunta  ¿Cuáles  son  las  posibilidades  de  la  razón  que  conoce?  ¿Hasta  dónde  es posible  el  conocimiento?  ¿El  conocimiento  tiene  límites?  En  respuesta  a  estos  interrogantes demarcó dos campos: 

Campo del conocimiento:                         Campo Metafísico: 

-Hay  conocimiento  de  la  ciencia  moderna         -No hay conocimiento metafísico. físico-matemática.                                   -No hay objeto. - Hay objeto de conocimiento. - Sólo hay ideas que pueden pensarse, pero 

no pueden conocerse: Dios, Alma, Mundo.  

Las ideas de la metafísica son absolutas y si quisiéramos conocerlas, ya no serían absolutas, sino relativas a nuestro conocimiento. Para hacer esta crítica Kant introdujo algo fundamental: la filosofía trascendental. Trascendental no es lo mismo que trascendente (más allá de), ni tampoco es trascendente en el sentido de más importante. La filosofía trascendental es la que estudia las condiciones de posibilidad de las facultades del conocimiento (esto se desarrolla en Crítica de la razón pura  y Prolegómenos).  El  resultado  de  la  crítica  trascendental  es,  como  decíamos,  la división  entre  el  conocimiento  posible  y  el  conocimiento  no  posible.  No  es  que  Kant  rechace totalmente la metafísica, cree que la metafísica es una “disposición natural del hombre” y busca llegar a sus ideas por la moral. 

En  cambio,  el  conocimiento  físico-matemático  es  posible  porque  las  condiciones  de posibilidad del conocimiento son las mismas que las condiciones de posibilidad de experiencia. 

Esto nos lleva al problema de la síntesis entre las principales corrientes anteriores a Kant: el racionalismo  de  Descartes  y  el  empirismo  de  Hume.  Según  Kant  el  racionalismo  incurre  en dogmatismo, que consiste en conocer sin hacer una previa crítica de la razón que conoce. En cuanto al empirismo de Hume, cae en el escepticismo, esto es, en la negación del conocimiento pues sólo acepta que la conjunción constante de los fenómenos es fuente del hábito, esto es, de la mera creencia.  

Kant  en  su  síntesis  sostiene  que  el  conocimiento  comienza  por  la  experiencia,  por  las impresiones (coincidencia con Hume), pero va más allá, porque está el sujeto que aporta sus estructuras a priori,  intuiciones  y  categorías  (influencia  de  Descartes).  En  conclusión,  como veremos,  el  conocimiento  es  la  síntesis  entre  las  capacidades  del  sujeto  que  conoce  y  su experiencia.  

 

Relaciones entre la objetividad científica y la autonomía moral 

en la filosofía de Kant 

El  tema  de  la  objetividad  científica,  esto  es,  el  problema  de  la  validez  universal  del conocimiento para todo ser humano independiente de su momento histórico, de su lenguaje, su cultura, etc., se vincula en Kant con la cuestión de la racionalidad. Esto resulta central para el autor porque se puede decir que, como ilustrado, la finalidad de su obra es someter todas las manifestaciones de la vida humana al tribunal de la razón. En este sentido nos encontramos con: a) un pensamiento crítico (en cuanto señala los límites entre lo cognoscible e incognoscible, entre lo que se debe hacer y lo que se puede esperar); b) una perspectiva trascendental (por que da cuenta de las condiciones de posibilidad de la ciencia y de la moralidad poniendo el eje en las capacidades humanas de conocer y de actuar). 

El tema de la posibilidad y límites del conocimiento de la ciencia es desarrollado en la Crítica de la Razón Pura (1781-1787) y Prolegómenos (1783) textos en los que responde a la pregunta ¿qué puedo saber? Así, en el prólogo a la segunda edición de Crítica de la Razón Pura sostiene que  si  una  forma  de  conocimiento  sigue  el  camino  de  la  ciencia  puede  juzgarse  por  sus resultados, esto es, por su éxito en un avance continuo y sin contramarchas. Pero, cuando no hay  acuerdos  mínimos  entre  quienes  pretenden  desarrollar  un  campo  de  conocimiento sobre cómo llevar adelante ese propósito, entonces “un estudio semejante está muy lejos de haber emprendido la marcha segura de una ciencia y de que, por el contrario, es más bien un mero tanteo” (1991, p. 11).  

En  esta  mirada  retrospectiva,  Kant  considera  que  la  lógica,  la  matemática  y  la  física  han logrado un desarrollo exitoso y se han constituido como ciencias. En relación a la lógica, Kant sostiene que ya Aristóteles expuso y demostró las reglas formales de todo pensamiento; en ese caso el entendimiento se ocupa de sí mismo, la lógica es, entonces, más que una ciencia, una propedéutica, una introducción a la ciencia (1991, p. 11). Con respecto a la matemática advierte que es un conocimiento por construcción de conceptos, es decir, que el entendimiento encuentra en la matemática lo que ha puesto a priori en ellas (1991, p. 12). Y, en cuanto a la física, la disciplina  que  más  recientemente  se  ha  constituido  como  ciencia,  en  este  segundo  prólogo afirma:  

[Los  físicos]…comprendieron  que  la  razón  no  conoce  más  que  lo  que  ella misma  produce  según  su  bosquejo;  que  debe  adelantarse  con  principios  de sus juicios, según leyes constantes, y obligar a la naturaleza a contestar a sus preguntas,  no  empero  dejarse  conducir  como  con  andadores;  pues  de  otro modo, las observaciones contingentes, los hechos sin ningún plan bosquejado de antemano, no pueden venir a  conexión en una ley necesaria, que es sin embargo lo que la razón busca y necesita. La razón debe acudir a la naturaleza llevando en una mano sus principios, según los cuales tan sólo los fenómenos concordantes  pueden  tener  el  valor  de  leyes,  y  en  la  otra  el  experimento, pensado  según  aquellos  principios,  así  conseguirá  ser  instruida  por  la naturaleza, mas no en calidad de discípulo que escucha todo lo que el maestro quiere, sino en la de juez autorizado, que obliga a los testigos a contestar a las preguntas que les hace (Kant, 1991, p. 13). 

Como se desprende de este pasaje, la física se constituye como ciencia cuando los científicos advierten que la razón conoce “lo que ella misma produce”, no se dirigen a la naturaleza como un discípulo sino como un juez que dirige el conocimiento según sus propias preguntas. Esta figura de la razón como “juez autorizado” se corresponde con la perspectiva ilustrada de que la razón es un tribunal de los hechos. Sin embargo, como se dijo, Kant limita el alcance de la razón. 

Ahora  bien,  como  puede  apreciarse  para  Kant  la  ciencia  es  un factum.  No  tiene  sentido preguntar  si  es  posible  un  conocimiento  científico  de  la  naturaleza  porque  de  hecho  se  ha desarrollado la física. De modo que en este caso el interrogante es cómo es posible para el sujeto humano elaborar un conocimiento universal, objetivo, sobre la naturaleza. No menos importante es la consideración de la situación de la metafísica. Aquí no se advierte que esta disciplina haya tenido éxito en conformarse como ciencia. Al contrario, la metafísica sigue un camino errático de marchas y contramarchas, porque la dirección que se ha tomado no conduce a donde se quiere. Tampoco hay unanimidad entre los que se dedican a esta disciplina3. Sin embargo, ¿Por qué la naturaleza introduce en nuestra razón la tendencia a preguntarnos las cuestiones metafísicas como  uno  de  los  más  importantes  asuntos?  ¿Es  posible  la  metafísica  como  ciencia?  Para 

3  Como  sostiene  Roberto  Torretti  en  el  siglo  XVIII  la  metafísica  se  enseñaba  dividida  en  dos  ramas:  una  general,  la ontología, referida al ente como ente, es decir, a las determinaciones universales propias de todo lo que es; otra especial, referida a tres entes especiales, “Dios, el ente máximo, el mundo, o sea, el agregado de los entes mudables, y el alma, o sea, un ente como el que cada uno de nosotros es, en cuanto, precisamente, somos capaces de percibir y de querer (…) En efecto, como ciencia de Dios y del alma, la metafísica especial comprendía en su campo de estudio las verdades centrales del cristianismo, a las cuales la enseñanza universitaria oficial procuraba una sólida fundamentación científica, pero  más  de  un  escritor  heterodoxo  de  metafísica  declaraba  ilusoria  y  sin  base.  La  resonancia  de  estos  conflictos alcanzaba más allá de los círculos académicos. Y no podía menos que ser así. (Torretti, 1980, p.20).  abordar la cuestión el autor propone realizar una inversión análoga a la de la matemática y la física: admitir que los objetos tienen que regirse por nuestro conocimiento, es decir, la posibilidad de un conocimiento a priori de los objetos antes de que nos sean dados. 

Ensáyese  pues  una  vez  si  no  adelantaremos  más  en  los  problemas  de  la metafísica,  admitiendo  que  los  objetos  tienen  que  regirse  por  nuestro conocimiento,  lo  cual  concuerda  ya  mejor  con  la  deseada  posibilidad  de  un conocimiento a priori de dichos objetos, que establezca algo sobre ellos antes de que nos sean dados. Ocurre con esto como con el primer pensamiento de Copérnico  quien,  no  consiguiendo  explicar  bien  los  movimientos  celestes  si admitía  que  la  masa  toda  de  las  estrellas  daba  vueltas  alrededor  del espectador,  ensayó  si  no  tendría  mayor  éxito  haciendo  al  espectador  dar vueltas y dejando en cambio a las estrellas inmóviles (1991, p. 14).  

 Según Copérnico no es la tierra el centro del universo sino el sol; análogamente, en el plano del conocimiento, afirma Kant que no es el objeto el que tiene un rol determinante, sino que es el sujeto quien tiene un papel activo. Este giro copernicano, este desplazamiento hacia el sujeto, supone para la ciencia: 

Primero: un giro idealista en cuanto a la concepción del conocimiento. En efecto, la actividad del sujeto en el proceso de conocimiento es el rasgo central del idealismo kantiano: no hay objeto sin un sujeto que lo construya. Conocer equivale a condicionar, esto es, encuadrar el material caótico  de  las  impresiones  bajo  las  unidades  sintéticas  de  la  sensibilidad  y  articular  la multiplicidad  de  las  intuiciones  empíricas  bajo  los  conceptos  del  entendimiento.  Es  decir,  las condiciones del conocimiento son las intuiciones puras de la sensibilidad - espacio y tiempo - y los conceptos puros del entendimiento -categorías.  

Segundo:  un  giro  respecto  al  fundamento  de  los  juicios,  en  tanto  son  el  resultado  de  la actividad  del  entendimiento.  Los  conceptos  puros  del  entendimiento  permiten  enlazar  la multiplicidad de las intuiciones empíricas que la sensibilidad proporciona y construir el objeto de conocimiento. El entendimiento es actividad, espontaneidad. 

Porque  la  experiencia  misma  es  un  modo  de  conocimiento  que  exige entendimiento,  cuya  regla  debo  suponer  en  mí,  aún  antes  de  que  me  sean dados  objetos,  por  lo  tanto a priori,  por  los  que  tienen  pues  que  regirse necesariamente todos los objetos de la experiencia y con los que tienen que concordar (1991, p.14).  

En otros términos, las categorías del entendimiento constituyen las condiciones de posibilidad de la experiencia de los objetos y de los objetos mismos. Por eso, dado que nuestro conocimiento se  expresa  en  juicios  o  proposiciones,  en  los  que  se  afirma  o  niega  algo,  en Prolegómenos leemos  lo  siguiente:  “Los  juicios  empíricos,  en  la  medida  en  que  tienen  validez  objetiva,  son JUICIOS DE EXPERIENCIA; pero a los que son válidos sólo subjetivamente los llamo meros JUICIOS DE PERCEPCIÓN” (Kant, 1984, p. 64. Cursiva y mayúsculas en el texto). Se hace aquí una distinción entre juicios de percepción y juicios de experiencia: los primeros consisten en una descripción de lo dado en el momento de la representación individual. Enlaza percepciones tal como  aparecen  alineadas  en  el  estado  momentáneo  de  la  conciencia.  Son  subjetivas  y contingentes.  En  cambio,  en  los  juicios  de  experiencia,  la  relación  no  vale  para  un  sujeto concreto, sino que pretende regir para todo sujeto en general. Su validez objetiva está dada por el  tipo  de  conexión  establecida  por  los  conceptos  puros  del  entendimiento,  que  son  reglas universales que permiten conectar juicios empíricos. Se trata, pues, del Juicio sintético a priori. Agrega Kant en Prolegomenos: 

Validez  objetiva  y  validez  universal  necesaria  (para  todos)  son,  por  tanto, conceptos  intercambiables;  y  aunque  no  conocemos  el  objeto  en  sí,  sin embargo, cuando consideramos que un juicio es válido para todos y por tanto necesario entendemos precisamente con ello la validez objetiva (…) la cual, como se ha dicho, jamás se funda en las condiciones empíricas ni, en general, en condiciones sensibles, sino en un concepto puro del entendimiento. (1984, pp. 64 y 65).  

La  validez  objetiva  no  está  dada  por  nada  que  se  enfrente  al  conocimiento,  sino  que  se desprende de las condiciones mismas del conocimiento. La objetividad, por tanto, debe buscarse en  las  categorías  puras  del  entendimiento.  Los  principios  formales  de  la  representación  se remiten  en  última  instancia  a  un  sujeto  trascendental.  Es  decir,  al  sujeto  entendido  como  la estructura de la razón humana, como el conjunto de las facultades humanas que hacen posible el conocimiento y que, por lo tanto, no se reduce a los sujetos empíricos, personales y múltiples. 

Tercero:  el  giro  copernicano  remite  asimismo  a  una  estrategia  teórica  de  una  forma  de conocimiento para constituirse en ciencia. El investigador debe delimitar con claridad el objeto de  su  investigación,  estableciendo  su  concepto  con  anterioridad  a  efectuar  investigaciones concretas. La razón debe fijar sus preguntas a priori, como un juez que obliga a la naturaleza a contestar como un testigo, según afirma en el segundo prólogo de Crítica de la Razón Pura. 

Cuarto:  Se  desprende  una  concepción  de  la  Naturaleza  que  supone  la  unidad  del  sujeto trascendental: en efecto, la naturaleza no es tanto el conjunto de objetos de la experiencia como el  conjunto  de  sus  leyes  generales.  "El  entendimiento  es  el  origen  del  orden  general  de  la naturaleza" (Kant, 1984, p.61). Lo que Kant postula es una concepción de la naturaleza como una unidad ordenada espacio/temporalmente y reglada básicamente por la causalidad, de lo que se sigue la importancia de la física. Esta unidad remite a un polo unificador, esto es, hay una correlación entre el orden y unidad de la naturaleza con la unidad del sujeto, con un grado de conciencia de sí. Esta conciencia de sí es condición de posibilidad de la síntesis que funda toda intuición pura y empírica. Según Torretti, Kant hace de la apercepción el principio primero del conocimiento:  

Es claro que las representaciones sólo pueden ser tales para mí si yo soy el mismo cuando me las represento a todas. Una representación que no fuese compatible con las condiciones de la autoconciencia, y a la cual por tanto ésta no pudiese acompañar, no sería nada para mí y no me concerniría en absoluto. Saber esto equivale a saber a priori que la apercepción pura, o sea la identidad de  mí  mismo  con  respecto  a  todas  las  representaciones  que  jamás  puedan pertenecer a mi conocimiento, es una condición necesaria de la posibilidad de todas las representaciones (Torretti, 1980, pp.317, 318).  

Ahora bien ¿es posible el giro copernicano en metafísica? Puesto que con la metafísica la razón  busca  lo  incondicionado,  va  más  allá  de  lo  permitido  por  la  estructura  del  sujeto cognoscente. Este limita todo posible conocimiento especulativo de la razón a los objetos de experiencia, pero no a las cosas en sí. En el segundo prólogo Kant se refiere al alma  y a  la libertad, dos temas centrales de la metafísica:  

Pero  si  la  crítica  no  ha  errado,  enseñando  a  tomar  el  objeto  en dos significaciones, a saber, como fenómeno y como cosa en sí misma; …y por tanto el principio de la causalidad se refiere sólo a las cosas tomadas en el primer sentido, es decir, a objetos de la experiencia, sin que estas cosas en su segunda significación le estén sometidas (…) Ahora bien, aunque mi alma considerada  en  este  último  aspecto,  no  la  puedo conocer  por  la  razón especulativa (y menos aún por la observación empírica), ni por tanto puedo conocer la libertad, como propiedad de un ser a quien atribuyo efectos en el mundo sensible (…) sin embargo puedo pensar la libertad (1991, pp,18, 19, cursivas del autor). 

Kant plantea entonces la distinción entre: a) lo cognoscible, los fenómenos, sometidos a la necesidad causal del entendimiento y b) lo pensable, las cosas en sí, el campo de la libertad. En este  segundo  prólogo  se  postula  a  la  razón  –en  sentido  estricto-  como  fuente  de representaciones  (las  ideas  metafísicas)  que  responden  a  interrogantes  acuciantes  del  ser humano. La razón en un sentido estricto es la facultad de las ideas.  

 En la última parte de la Crítica de la Razón Pura, en la “Dialéctica trascendental” Kant retoma esta facultad de las ideas que es la razón. La razón, sostiene, en la búsqueda de sentidos últimos postula  ideas  de  lo  absoluto  e  incondicionado:  la  idea  del  alma  como  “unidad  absoluta (incondicionada)  del sujeto pensante”;  la  idea  de  mundo  “la unidad  absoluta  de  la serie de condiciones del fenómeno”;  la  idea  de  Dios  “la unidad  absoluta  de  la condición de todos los objetos del pensamiento en general”. (1991, p. 181, cursiva en el texto). Como puede advertirse, Kant en las tres ideas señala que se trata de una unidad absoluta, es decir, incondicionada, con lo  cual  supera  a  la  posibilidad  de  conocimiento  humana  que,  por  el  contrario,  como  se  dijo, cuando  conoce  condiciona,  impone  sus  propias  estructuras.  De  modo  que  lo  absoluto  es incognoscible.  

Si bien estas ideas metafísicas no se corresponden con objetos de conocimiento, sino que tienen un uso regulativo, sin embargo, hay una fuerte tendencia a creer que representan algo existente  cuando  en  verdad  no  lo  podemos  saber.  La  metafísica  tradicional  para  Kant  es justamente el ejemplo de este error de pretender aplicar categorías del conocimiento a ideas que no son producto del conocimiento, sino sólo del pensar. Por tal motivo cuando pretende avanzar en el conocimiento del alma, se incurre en paralogismos, es decir, en pseudo- razonamientos, en razonamientos inconsistentes o sofísticos; cuando pretende elaborar un conocimiento sobre la idea de mundo la razón incurre en antinomias o contradicciones.  

Una  antinomia  consiste  en  la  afirmación  de  tesis  contrapuestas,  es  decir  una  tesis  y  una antítesis,  sobre  una  misma  cuestión.  Y  puesto  que  sobre  la  idea  de  mundo  resulta  posible plantear argumentos formalmente correctos para fundamentar tanto la tesis como la antítesis, la tensión entre ambas se vuelve irresoluble. No se puede avanzar más allá de esa contradicción. 

Kant postula cuatro antinomias para la idea de mundo, pero nos interesa en especial la tercera puesto que allí retoma la tensión señalada en el segundo prólogo entre causalidad y libertad, tensión que se corresponde con la de fenómeno y cosa en sí y entre lo cognoscible y lo pensable.  

El texto de tercera antinomia dice:  

TESIS 

La  causalidad  según  leyes  de  la  naturaleza  no  es  la  única  de  donde  los fenómenos  del  mundo  pueden  ser  todos  deducidos.  Es  necesario  admitir, además, para la explicación de los mismos, una causalidad por libertad.  

ANTÍTESIS  

No hay libertad alguna, sino que todo, en el mundo, ocurre solamente según leyes de la naturaleza (1991, p. 212). 

Como puede advertirse la tensión entre libertad (tesis) y necesidad (antítesis) no se resuelve en el plano de la razón especulativa o teórica. Desde el punto de vista fenoménico, es decir, de lo  que  conocemos  científicamente,  sólo  podemos  demostrar  el  determinismo  natural. Conocemos bajo la categoría de causalidad. Desde el punto de vista de la cosa en sí, como seres racionales, tenemos acceso a la libertad como idea metafísica, idea que podemos pensar, pero no conocer.  

Esto nos conduce al otro uso de la razón, un uso práctico (puesto que determina la conducta). Es  decir,  entramos  en  el  campo  moral.  Salimos  por  tanto  del  terreno  de  la  naturaleza,  del conocimiento de los hechos, para entrar en el del deber ser. 

En este plano la pregunta moral ¿qué debo hacer? nos pone en contacto con el mandato absoluto de la conciencia moral y nos enfrenta también ante nuestra libertad como un factum. El problema moral, el tener que decidir sobre nuestros criterios para actuar, sólo es posible porque somos libres. En suma, la libertad es la condición de posibilidad de la moral, y la dimensión moral es aquella en la cual la libertad se nos presenta.  

En Fundamentación a la metafísica de las costumbres (1785) y Crítica de la Razón Práctica (1787) Kant responde al problema moral fundamental que es ¿Qué debo hacer? 

En este sentido es posible realizar una analogía: así como en la razón teórica se establece la objetividad del conocimiento, también en el terreno práctico se trata de encontrar el factor que fundamente la objetividad ética, es decir, que otorgue necesidad y validez general a los principios morales. Así como la razón teórica funda la objetividad en la estructura del sujeto cognoscente y no en las cosas, aquí la crítica se orienta contra la pretensión de hallar el fundamento del bien en  algún  tipo  de  contenido.  En  efecto,  para  Kant  no  es  posible  armonizar  los  diversos  actos individuales a partir de dotarlos del mismo contenido, por ejemplo, decir que el fundamento de la acción moral es el logro de la felicidad. Para cada individuo la felicidad recae sobre distintos objetos (el matrimonio, la fortuna, etc.), es decir, la felicidad está condicionada por sus objetos, por la contingencia de su presentación etc. La voluntad sería en este caso un órgano pasivo, determinada por los estímulos materiales.  

En consecuencia, como ocurre en plano teórico, la objetividad se deriva de la capacidad de la razón de darse su propia norma. Es decir, Kant postula la autonomía de la voluntad: no se somete a más regla que la que ella misma establece y acata.  

la libertad, aunque no es una propiedad de la voluntad, según leyes naturales, no por eso carece de ley… ¿Qué puede ser, pues, la libertad de la voluntad sino  autonomía,  esto  es,  propiedad  de  la  voluntad  de  ser  una  ley  para  sí misma? (1981, pp. 111, 112).  

La voluntad, si bien se sustrae a la necesidad natural, no es ausencia de determinación, es una  clase  especial  de  causalidad,  como  decía  en  la  tercera  antinomia  “una  causalidad  por libertad”. La buena voluntad es la voluntad de someterse a la ley. El principio fundamental de la ética crítica es, por tanto, el imperativo categórico. Entonces es en la autonomía de la voluntad donde  la  razón  se  descubre  a  sí  misma,  esta  conciencia  de  sí  constituye  su  esencia  más profunda.  

La razón práctica nos permite el acceso a un mundo de ideas de la razón, (vedado para la razón teórica), en el cual impera la libertad en sentido negativo: como independencia del mundo empírico de la determinación causal; y en sentido positivo: como potestad de la razón que se da así misma su propia ley.  

En conclusión, si hay una subjetividad que se constituya como Yo, sujeto de conocimiento, también tiene que haber una subjetividad libre, capaz de determinarse a actuar según reglas formuladas  autónomamente.  Racionalidad  para  Kant  equivale  a  libertad  y  autonomía.  Como afirma Ernest Cassirer: 

La  filosofía  crítica  es  la  filosofía  de  la  libertad.  El  valor  de  verdad  del conocimiento, lo mismo que el contenido de la moral, no debe llevarse ante ninguna clase de instancias exteriores y fundamentarse con vistas a ella, sino 

que debe hacerse brotar de la propia ley autónoma de la conciencia de sí. El mismo límite que el saber se traza en su desarrollo debe ser interpretado como un  límite  que  se  estatuye  a  sí  mismo;  la  conciencia,  al  reconocerlo,  no  se somete a ninguna coacción exterior, sino que se limita a comprender y afianzar su propia perfección crítica de poder (Cassirer, 1993, p.713). 

Debe señalarse finalmente que la concepción de la racionalidad en Kant no se desvincula del todo de las consideraciones históricas y políticas. Hay en germen, en su consideración de la razón, una filosofía de la historia. Como señala Emilio Estiú en su estudio preliminar a Filosofía de la Historia (1964) para Kant la razón no constituye un don dado de una vez para siempre, sino una capacidad o facultad que se desenvuelve gradualmente, históricamente (p. 21). Por eso, respecto de sus contemporáneos del siglo XVIII afirma “el arte y la ciencia nos han cultivado en alto grado. Con respecto a las buenas maneras y al decoro social, estamos civilizados hasta la saturación. Pero nos falta mucho para podernos considerar moralizados” (1964, p. 51). De ahí que racionalidad, libertad, autonomía son para Kant un proyecto aún pendiente de la humanidad. El desenvolvimiento histórico de la racionalidad y de la libertad, que Kant no profundiza sino sólo sugiere, deja un punto de partida fértil para Hegel.  

 

Referencias 

Kant, I. (1991). Crítica de la Razón Pura. México: Porrúa. Kant, I. (1984). Prolegómenos. Buenos Aires: Charcas. Kant,  I.  (1981). Fundamentación de la metafísica de las costumbres.  Buenos  Aires:  Espasa 

Calpe.

Kant, I. (1964). “Idea de una historia universal” en Filosofía de la historia, (pp. 39-57). Buenos 

Aires: Nova. 

Estiú, E. (1964). “La filosofía kantiana de la historia” estudio preliminar a Kant, I. Filosofía de la 

historia, (pp. 7-38). Buenos Aires: Nova. Torretti, R. (1980). Kant. Buenos Aires: Charcas. Cassirer, E. (1993). El problema del conocimiento II. México: Fondo de cultura económica. 




Apéndice al capítulo 3 

Teoría Kantiana del conocimiento 

Julio César Moran 

 

1)  No es nuestro conocimiento el que depende de sus objetos, sino los objetos los que dependen de nuestro conocimiento. 

2)  El  conocimiento  constituye,  conforma  a  los  objetos  que  no  serían  tales  sin  nuestro conocimiento. 

3)  El sujeto que conoce condiciona la posibilidad misma del conocimiento, de los objetos y de la experiencia de los objetos. Por eso es un sujeto trascendental. 4)  No hay conocimiento, ni objetos, ni experiencia posible sin el sujeto trascendental.  5)  Todo conocimiento  comienza con  la  experiencia (empirismo),  pero  es  independiente  de  la experiencia (racionalismo). 

6)  No hay un a priori (independencia de la experiencia) de contenidos como las ideas innatas de Descartes,  hay  un  modo  de  funcionar,  de  actuar,  de  trabajar  del  sujeto  trascendental independientemente de la experiencia (a priori).  7)  El dogmatismo no consiste en el proceder de la razón por principios independientes de la experiencia, sino en hacerlo sin previa crítica de la facultad que conoce y sus posibilidades de condicionar el conocimiento. Esta es la tarea de la filosofía trascendental. 8)  Hay  dos  facultades  del  sujeto  trascendental  que  intervienen  especialmente  en  el conocimiento: la sensibilidad, el entendimiento.  

9)  La sensibilidad aporta las formas (espacio y tiempo) de la percepción. Espacio y tiempo son subjetivo-objetivos puestos por el sujeto que conoce y no existentes en sí (como el espacio en la teoría de Newton). 

10)  La síntesis entre el espacio y el tiempo (formas puras de la sensibilidad) y los datos que le llegan como materia y que provienen de una X o fuente desconocida e indeterminada, es una intuición sensible. 

11)  El  entendimiento,  que  es  la  facultad  que  propiamente  conoce  aporta  las  categorías (sustancia-accidente,  causa  -  efecto,  etcétera)  que,  como  las  formas  de  la  sensibilidad,  son subjetivo-objetivas, ya que conforman a los objetos sobre datos sensibles, pero no existen en sí sustantivamente en la naturaleza misma.  

12)  El conocimiento es una síntesis de intuición (sensible) y concepto (puro). 13)  Las intuiciones sin los conceptos son ciegas, los conceptos sin las intuiciones son vacíos. Mero caos de un lado, puros moldes o esquemas del otro. 

14)  El entendimiento es legislador de la naturaleza, prescribe sus principios o leyes a priori. No hay una legalidad natural en sí. 

15)  La X o fuente desconocida de la que provienen los datos sensibles, involuntarios para el sujeto trascendental, es meramente problemática, en el terreno teórico, de otro modo podríamos conocerla. Se denomina cosa en sí o noumeno y es incognoscible. 16)  Las cosas tal como son en sí mismas no pueden ser conocidas. Solo conocemos lo que transformamos. El conocimiento se reduce a lo que aparece, condicionado por nuestro propio conocimiento (fenómeno).  

17)  Hay  tres  pretendidas  ciencias  teóricas  que  deben  ser  examinadas  en  su  cientificidad:  la Matemática, la Física, y la Metafísica. 

18)  Este examen se concreta por la posibilidad de utilización de juicios sintéticos a priori.  19)  El criterio kantiano de clasificación de los juicios está dado por la relación entre el concepto sujeto  y  el  concepto  predicado:  si  el  segundo  solo  explicita  el  primero,  se  trata  de  un  juicio analítico; si el segundo aporta nueva información, es un juicio sintético. Hasta Kant todos los juicios a priori son analíticos y todos los sintéticos son a posteriori. Para Kant lo a priori incluye lo analítico y algunos sintéticos y lo sintético puede ser a priori o a posteriori. 20)  Los juicios sintéticos a priori son posibles en la matemática y en los principios de la física, pero no en la metafísica 

21)  La  matemática  y  la  física  estudian  objetos,  mientras  que  la  metafísica  estudia  lo incondicional  (Dios-alma-mundo),  que  no  puede  ser  objeto,  ni  relativo  a  ninguna  clase  de experiencia. Por tanto, la metafísica no puede ser ciencia teórica ni sus supuestos objetos ser verdaderamente objetos.  

22)  Hay una facultad que Kant llama razón, que aspira a conocer lo incondicional, pero que solo posee conceptos sin intuición sensible. Al tratar de determinar objetos rebasa las posibilidades de nuestro conocimiento. Dios, el alma, el mundo, temas de la metafísica moderna, son ideas de la razón.  

23)  Estas  ideas  en  su  uso  constitutivo  dan  lugar  a  dificultades  y  contradicciones:  son  los paralogismos  (idea  psicológica),  antinomias  (idea  cosmológica)  y  la  ilusión  de  la  razón  (idea teológica).  

24)  No es posible demostrar teóricamente la existencia de Dios ni tampoco su inexistencia. 

Esta guía propone el siguiente trabajo práctico: 

A)  Formular con más precisión las oraciones sobre la teoría de Kant del conocimiento. B)  Obtener nuevas proposiciones que completen dicha teoría. C)  Fundamentar dichas proposiciones en los textos kantianos. 

Referencias 

Kant, I. (1991). Crítica de la Razón Pura. México: Porrúa. 




CAPÍTULO 4 

Hegel, dialéctica e historia en el idealismo

Analía Melamed 

 

el capullo desaparece al abrirse la flor, y podría decirse que aquél es refutado por ésta; 

del mismo modo que el fruto hace aparecer la flor como un falso ser allí de la planta, 

mostrándose como la verdad de ésta en vez de aquélla. Estas formas no sólo se 

distinguen entre sí, sino que se eliminan las unas a las otras como incompatibles. Pero, 

en su fluir, constituyen al mismo tiempo otros tantos momentos de una unidad orgánica en 

la que lejos de contradecirse son todos igualmente necesarios, y esta igual necesidad es 

cabalmente lo que constituye la vida del todo. 

Hegel, Fenomenología del espíritu. 

 

Con  la  concepción  de  Hegel  (1770-1831)  se  cierra  la  modernidad  filosófica.  Su  idealismo absoluto es un intento de avanzar por sobre las limitaciones de las filosofías de la conciencia propias  de  la  modernidad. Los  aspectos  centrales  con  los  que  se  abre  la  modernidad  en  la filosofía de Descartes - el yo pensante como punto de partida de la filosofía y el papel central de la racionalidad en la constitución de la realidad y también como modo de aprehenderla- llegan en Hegel a su culminación. Asimismo, en él se consuma la pretensión de unificar razón y realidad. Y si en Kant la realidad en sí no puede ser conocida (lo que constituye un resto de realismo en su filosofía, representado por lo nouménico), en expresa oposición a ese límite kantiano, para Hegel ser y pensar, realidad y razón, coinciden. Esta es la perspectiva propia de un idealismo absoluto. El mismo Hegel interpreta a su filosofía como una superación de las precedentes, así como una profundización de los idealismos poskantianos (Fichte y Schelling4). 

De la conciencia de los vínculos con sus antecedentes filosóficos, se desprende un aspecto fundamental del pensamiento hegeliano. En efecto, es él quien, por primera vez, considera la filosofía no como una mera sucesión de concepciones, sistemas, individuos, sino que afirma la conexión dialéctica interna de los sistemas filosóficos entre sí. En este sentido, Georg Lukács, un filósofo del siglo XX muy vinculado a la filosofía hegeliana, afirma que 

Hegel ha sido el primero en llevar la historia de la filosofía desde el primitivo estadio  de  una  colección  doxográfica  [compendio  acrítico  de  opiniones]  de 

4 Ei idealismo de Fichte es subjetivo, se basa en la unidad del espíritu, del yo. El idealismo de Schelling es objetivo, el espíritu no se confunde con el yo, se objetiviza en la naturaleza. 

anécdotas  y  biografías,  de  afirmaciones  metafísicas  acerca  de  la  verdad  o falsedad de concepciones aisladas de filósofos aislados, hasta el nivel de una verdadera ciencia histórica (1970, p.17).  

De modo que la preocupación por el pasado y la reflexión sobre la historia son centrales en Hegel e inseparables de su concepción de la realidad como un absoluto en constante devenir o movimiento. Podría caracterizarse su filosofía como un complejo sistema que tiene por objeto la totalidad, tal como ésta resulta construida dialécticamente a partir de sus momentos. El filósofo se propone dar cuenta de esa totalidad que se realiza dialécticamente como mundo natural y mundo humano y que cobra conciencia de sí a lo largo de la historia.  

Debe  advertirse  que  la  dialéctica,  elemento  central  de  la  perspectiva  hegeliana,  tiene  una larga  historia  en  la  filosofía.  En  la  entrada  “Dialéctica”  del Diccionario de Filosofía  de  José Ferrater  Mora  se  pone  de  manifiesto  la  amplitud  e  incluso  la  vaguedad  de  este  término  que, derivado de “diálogo”, está primeramente ligado al arte de dar razones o confrontar posiciones entre interlocutores. Desde esta perspectiva muy general puede hablarse de un “arte dialéctico”. En  un  sentido  más  técnico,  la  dialéctica  se  refiere  a  un  modo  de  argumentar  donde  la confrontación o la contradicción está contenida en el mismo argumento. En la obra de Platón la dialéctica tiene un papel decisivo y adopta diversas formas. Por una parte, el estilo dialogado de sus textos remite al sentido más amplio o general de dialéctica. Además, en algunos textos Platón la considera como un método de ascenso de lo sensible a lo inteligible, mediante operaciones como la división o la composición que permiten pasar de la multiplicidad a la unidad. En sus últimos  textos  es  caracterizada  como  un  método  de  deducción  racional  de  las  formas.  Sin embargo, la dialéctica nunca es para Platón meramente un método de razonamiento, sino que, como  afirma  en  el  libro  VI  de República,  es  el  objeto  privilegiado  de  entrenamiento  de  los filósofos.  Por  su  parte,  autores  neoplatónicos  como  Plotino  retomaron  ese  aspecto  de  la dialéctica  como  ascenso  a  realidades  superiores,  al  plano  inteligible.  Y  al  igual  que  Platón, consideraron que la dialéctica no es un instrumento de la filosofía, sino una parte de ella (Ferrater Mora, 1951, tomo I, pp. 444, 445).  

En la modernidad la dialéctica reaparece en la filosofía de Kant, pero desde una perspectiva peyorativa,  ligada  al  vano  intento  de  la  razón  por  superar  sus  propios  límites.  En  la  parte denominada “Dialéctica trascendental” de la Crítica de la razón pura, la contradicción, en la forma de antinomias, es decir, de tesis contrapuestas referidas a la idea metafísica de mundo, señala para este autor el límite de la razón. La dialéctica –la contradicción- tiene un papel negativo en cuanto presenta para Kant aquello que la razón no puede resolver, la tensión irresuelta entre una afirmación y su contraria. Por ejemplo, la primera antinomia referida a la idea de mundo opone la tesis de que el mundo tiene un comienzo en el tiempo y un límite en el espacio a la antítesis de que el mundo es infinito tanto en el espacio como en el tiempo (Kant, 1991, p. 204). Mientras la tercera antinomia, como se vio en el capítulo anterior, opone la libertad al determinismo. 

Es en la antigüedad, en la perspectiva de Heráclito, donde encontramos un antecedente del papel de la contradicción que sugiere un enfoque afín al de Hegel. Este pensador del siglo V a. C. sostenía que el cambio era el aspecto esencial de la realidad, y ese devenir constante de lo real  era  producto  de  las  contradicciones.  En  sus  aforismos,  textos  breves  que  contienen metáforas o imágenes muy difíciles de interpretar, Heráclito sostiene, por ejemplo: “El dios: día noche, verano invierno, guerra paz, saciedad hambre; se transforma como fuego que, cuando se mezcla  con  especias,  es  denominado  según  el  aroma  de  cada  una”  o  “Todo  sucede  según discordia” (en Eggers Lan y Juliá, 1978, tomo I, p. 380). La oposición entre contrarios, el fuego – cuanto  más  fija  aparece  la  llama,  la  combustión  es  más  acelerada-,  la  discordia,  son  todas metáforas que parecen indicar en Heráclito la permanencia del cambio y la contradicción como principios constitutivos de la realidad. Por tal motivo, esta visión puede considerarse que anticipa la  concepción  hegeliana  de  la  dialéctica  en  tanto  para  Hegel  la  contradicción,  la  negatividad, conforma un motor del cambio, del devenir constante del ser. Entonces la dialéctica no es sólo un modo de pensar, una lógica, sino que estructura la realidad, esto es, no se trata de una lógica como método sino de una ontología en cuanto conforma la trama de lo real. 

La  negatividad  como  motor  del  cambio  se  vincula  con  una  concepción  de  la  realidad  que Hegel entiende como una unidad, una totalidad que está en constante movimiento para lograr, por  así  decir,  su  maduración  o  su  completa  plenitud.  Se  opone,  pues,  a  concepciones substancialistas  como  la  cartesiana,  en  la  cual  la  realidad  es  entendida  como  conjunto  de substancias o cosas (extensas y pensantes, finitas e infinita). Hegel tiene una visión, podríamos decir,  relacional  y  dinámica  de  la  realidad,  como  un  tejido  de  relaciones  que  se  desenvuelve dialécticamente. Para este filósofo la realidad no es un conjunto de cosas que se puede entender aisladas  las  unas  de  las  otras.  Por  el  contrario,  para  Hegel  la  realidad  es  un  conjunto  de relaciones donde lo individual es inseparable de lo universal; una realidad donde nada puede ser comprendido cabalmente si se lo abstrae de la red de relaciones en la cual se configura5.  

La  dialéctica  es  entonces  en  Hegel,  como  decíamos,  además  de  una  lógica  de  la contradicción,  la  estructura  del  movimiento  interno  de  lo  real  que  surge  de  sus  momentos negativos y que apunta a su completo despliegue. Todo progresa por contradicciones, es decir, resulta fundamental el momento de negación de lo dado. Como puede leerse en el fragmento de la Fenomenología del espíritu que citamos para abrir este capítulo, el capullo, la flor y el fruto se refutan  y  son  incompatibles  entre  sí  y  por  ello  mismo  constituyen  “momentos  de  una  unidad orgánica”, momentos todos necesarios y esta igualdad en cuanto a su necesidad “es cabalmente lo que constituye la vida del todo”. 

En el plano lógico, cada afirmación supone una negación, cada idea tiene su propia negación. Estas relaciones de contradicción son a su vez momentos que llevan a un tercero, una tercera afirmación,  o  una  tercera  idea.  La  contradicción,  la  negatividad,  es  el  motor  del  progreso dialéctico, pues como decíamos, la relación de negación entre dos momentos, uno de afirmación y otro de negación, conduce y se resuelve en un tercero que es la negación de la negación, es 

 

5 De hecho, si quisiéramos responder a la pregunta “¿Quién soy?” veremos que cualquier determinación de nosotros/as mismos/as remite a otra cosa. Si afirmo “soy profesora” me defino en relación a mi trabajo y en mi afirmación está implícita “no soy estudiante”, no obstante, resulta imprescindible la relación con los y las estudiantes para determinarme como profesora.  decir un tercer momento que contiene a los dos anteriores reconciliados. El tercer momento es una unidad más rica que los dos momentos anteriores. En este tercer momento se supera la contradicción, por eso es negación de la negación, es decir, es negación de la contradicción. “Afirmación”, “negación” y “negación de la negación” conforman una tríada (porque se trata de tres  momentos)  dialéctica.  Esta  tríada  se  suele  sistematizar  utilizando  los  términos  “tesis”, “antítesis” y “síntesis”, términos que Hegel en general no emplea. 

Sea  cual  fuere  el  punto  de  partida  de  nuestras  investigaciones  encontraremos  el  mismo fenómeno de oposición entre conceptos que conducen a uno superior que los reconcilia. 

La obra de Hegel tiene también una estructura tríadica que se corresponde con el estudio del despliegue  del  absoluto  -que  constituye  la  totalidad  de  la  realidad-  en  tres  momentos:  Idea, Naturaleza,  Espíritu.  Esto  se  encuentra  expuesto  fundamentalmente  en Enciclopedia de las ciencias filosóficas en compendio. Obra que es complementada por Ciencia de la lógica, Filosofía del derecho, Lecciones sobre la Estética, Lecciones sobre la filosofía de la religión, entre otras.  

Para caracterizar estos tres momentos muy resumidamente podemos decir que: 

1) La afirmación o tesis: es el momento de la Idea –estudiado por la Lógica-, del pensamiento puro que aparece como un sistema de conceptos-categorías, como un sistema de lógica. Trata allí  las  formas  más  generales  del  ser,  que  son  también,  dado  que  se  trata  de  un  idealismo absoluto, las formas generales del pensar. Es el momento donde la realidad es pensamiento puro, plan, o posibilidad. La Idea absoluta objetiva existe antes de la aparición de la Naturaleza y  del  hombre.  Jean  Hyppolite  cita  al  propio  Hegel  para  caracterizar  la  Lógica:  “el  sistema  de categorías que presenta la Lógica se ofrece como «el reino del puro pensamiento antes de la creación de la naturaleza y de un espíritu finito»” (1974, p. 527). Hay una suerte de reducción de la filosofía a la lógica que, según este crítico  

no sólo no conduce en Hegel a un formalismo o incluso a un intelectualismo, como se le ha reprochado con frecuencia (en el sentido de que construiría el universo  a  priori,  meramente  con  sus  pensamientos),  sino  que  más  bien conduce a una espiritualización de la lógica (Hyppolite, 1974, p. 520).  

Este momento de la idea podría entenderse como el “plan” o “mapa” de la creación antes de la creación, sin embargo, aquí –a diferencia del concepto judeo-cristiano de creación- es la idea misma la que sale fuera de sí y se convierte en su opuesto: la Naturaleza.6 Este salirse fuera de sí,  de  perder  contacto  consigo  misma  y  convertirse  en  materia,  es  decir,  en  lo  otro  del pensamiento, es un proceso de autoalienación. Podría decirse que la idea se aliena, se pierde a sí misma en la materia, en la naturaleza.  

 

6 Puede advertirse aquí, al modo de las filosofías orientales, una posición panteísta en el sentido de que el absoluto, la idea, si se la identifica con la divinidad, va a plasmarse en la naturaleza, va a ser naturaleza. En las visiones judeo-cristianas, teístas, por el contrario, Dios permanece separado de la creación.  

2) La negación o antítesis: es el momento de la naturaleza. Por su parte, la filosofía de la naturaleza, toma el momento de la naturaleza como la negación del pensamiento, es decir, como una pura exterioridad. La naturaleza, la materia –por ejemplo, una piedra o un árbol- no sabe nada de sí misma, es la realización de la idea, de un plan, de una racionalidad, aunque no lo sabe. La idea se manifiesta en la naturaleza a través de sus leyes y regularidades. Sin embargo, la naturaleza es a su vez el lugar del surgimiento del pensamiento, de la conciencia. Esto es, en el  seno  de  la  naturaleza  se  gesta  la  humanidad,  en  primer  término,  como  un  ser  natural.  Su progresiva separación de la naturaleza es lo que constituye el tercer momento que contiene y supera a los dos anteriores. El momento del Espíritu.  

3) La negación de la negación o síntesis: es el momento del Espíritu. La filosofía del espíritu, que comprende a la humanidad y su desarrollo histórico, es entonces la culminación y la verdad de la Idea y la Naturaleza, la síntesis entre pensamiento y materia. El absoluto, que primero fue Idea,  pensamiento  puro,  que  luego  se  exteriorizó  y  perdió  contacto  consigo  mismo  en  la naturaleza,  finalmente  se  vuelve  Espíritu.  El absoluto  se  hace  espíritu en  un  proceso  de automanifestación  donde  la  realidad  llega  a  conocerse  a  sí  misma  y  lo  hace en  y  a  través del espíritu humano a lo largo de la historia.  

La historia de la humanidad es entendida como el proceso según  el cual ese absoluto se reencuentra  a  sí  mismo.  Como  afirma  Hegel  en Filosofía de la historia (1970)  la  visión  de  la filosofía sobre la historia tiene como tesis central “que la Razón domina al mundo y que, por lo mismo, también en la historia universal ha ocurrido todo según la Razón” (p. 38, cursivas en el texto). Se trata por tanto de una mirada retrospectiva sobre lo sucedido, de una reconstrucción del pasado, desde una perspectiva racional. Una historia en la que nada de lo acontecido es contingente o azaroso. Pero no hay razón posible sin el conocimiento de los hechos, por eso, “…la historia hemos de tomarla tal cual es; se impone que procedamos de un modo histórico, empírico”  (1970,  p.  39).  El  hecho  histórico  y  la  perspectiva  racional  sobre  él  se  configuran mutuamente, tal como lo expresa en la afirmación de que “a quien considera el mundo como racional, también el mundo lo tiene a él por racional” (1970, p.40).  

Afirma Hegel que “[…] nuestro objeto, la historia universal, tiene lugar en el terreno espiritual” ya que “el espíritu y el transcurso de su despliegue es lo substancial” (1970, p. 44, cursivas en el texto). En tal sentido las dos características esenciales del espíritu son la libertad y la interioridad. “La libertad es lo único verdadero del espíritu” (1970, p. 45, cursivas en el texto). Frente a la exterioridad de la naturaleza “el espíritu, por el contrario, es justamente aquello que tiene en sí el centro, que no tiene la unidad fuera de sí, sino que la ha encontrado; él está en sí mismo y consigo mismo. La materia tiene su substancia fuera de sí; el espíritu es el estar consigo mismo” (loc. cit., cursivas en el texto). Precisamente, la humanidad a lo largo de la historia es la que va logrando  grados  cada  vez  más  profundos  de  contacto  consigo  misma,  de  interioridad,  de conciencia de sí. “Ese estar-consigo-mismo del espíritu es autoconciencia” (1970, p. 46). Y cada pueblo,  cada  cultura,  representan  un  modo  único  en  el  que  el  espíritu  toma  conciencia  de  sí mismo, va sabiendo de sí mismo que es libre. Por eso la historia de la humanidad es la historia de la autoconciencia de la libertad. El espíritu, en la historia, se encarna en individuos de una naturaleza universal, pero a la vez determinada, esto es, en cada pueblo. El desarrollo del espíritu se presenta en la historia en el espíritu del pueblo. Por espíritu del pueblo entiende Hegel “…esta colectividad …que forma una entidad y constituye el espíritu de un pueblo. A él pertenecen sus individuos; cada uno es el hijo de su pueblo a la vez que el hijo de su época” (1970, p. 78). Ningún individuo singular puede diferenciarse e ir más allá del grado de autoconciencia alcanzado por el espíritu del pueblo al cual pertenecen. Ahora bien, los espíritus de los pueblos se diferencian según la representación que cada uno tiene de sí mismo. “…Los diversos espíritus nacionales aparecidos  en  la  historia  [comprenden]  las  formas  como  éstos  vivían  éticamente  sus constituciones políticas, y las formas de su arte, su religión y su ciencia” (1970, p. 79). Asimismo, más adelante señala que el espíritu de un pueblo “subsiste y persiste en su religión, en su culto y en sus hábitos, en su constitución y leyes políticas, en todo el ámbito de sus instituciones, en sus acontecimientos y hechos” (p. 99).

El espíritu, entendido como la última encarnación del absoluto, que contiene a su vez a la Idea y la Naturaleza, se automanifiesta entonces (se representa a sí mismo, toma conciencia de sí) en la historia de la humanidad. Jean Hippolyte lo explica del siguiente modo: 

La encarnación del espíritu es una realidad a la vez individual y universal, tal como  se  presenta  en  la  historia  del  mundo  bajo  la  forma  de  un  pueblo.  La humanidad sólo se realiza dentro de los distintos pueblos que expresan a su manera, la cual es única, su carácter universal (1933, p33 yss).  

Hyppolite  señala  asimismo  que  por  “espíritu  del  pueblo”  debe  entenderse  una  realidad espiritual original que es única e indivisible. El espíritu del pueblo preexiste a los miembros. El individuo se realiza plenamente participando en aquello que lo sobrepasa y lo expresa a la vez: “en una familia, en una cultura, en un pueblo. Solo así es libre” (Hyppolite, op. cit. loc. cit). Aquí advierte Hyppolite la influencia en Hegel de El espíritu de las leyes de Montesquieu así como el concepto de “voluntad general” de Rousseau. Asimismo, el grado de conciencia de la libertad que alcanza un pueblo se plasma en el tipo de Estado que tiene. Por eso Hegel sostiene que la historia puede entenderse como la historia de las grandes formas del Estado, desde sus formas más primitivas y elementales hasta las más logradas.  

El estudio del espíritu en Hegel también se articula en tres momentos:  

a) El espíritu subjetivo, entendido como el estudio del espíritu desde el punto de vista del desarrollo  psicológico,  anímico,  de  la  vida  interior  (carácter,  hábitos,  fantasías,  percepción, memoria, etc.).7

7 Este enfoque psicológico del espíritu puede advertirse en este esbozo de una dialéctica del amor: “Amor, esto quiere decir, de una manera general, la conciencia de mi unidad con otro, si bien yo no estoy aislado para mí, solo adquiero mi conciencia de sí renunciando a mi ser para sí y conociéndome como unidad con el otro y del otro conmigo…El primer momento en el amor es que yo no quiera ser para mí una persona que se basta a sí misma y que si lo fuera me sentiría defectuosa e incompleta. El segundo momento consiste en que yo conquisto mi ser en otra persona en la que gano el valor que ella, por su parte, gana en mí. De esta forma, el amor es la más enorme de aquellas contradicciones que el entendimiento  es  impotente  para  resolver…  Es  a  la  vez,  la  producción  y  la  solución  de  esta  contradicción”.  Hegel, Filosofía del derecho, (adición al §158). 

b) El espíritu objetivo, es el estudio del espíritu enfocando el modo como este se plasma en las sociedades. Lo psicológico individual tomado aisladamente es una abstracción, puesto que el  hombre  es  fundamentalmente  social.  Los  diferentes  vínculos  sociales  se  manifiestan  en instituciones, en el derecho, la moral, en el Estado. Entre estas objetivaciones del espíritu, como vimos, el Estado ocupa un lugar privilegiado. En efecto, para Hegel el verdadero Estado es el que armoniza lo universal con lo singular. Como pensaban los griegos respecto de la Polis, sólo en  el  estado  el  individuo  puede  ser  libre,  pues  es  el  estado  el  que  unifica  los  antagonismos sociales. Pero el estado no puede proporcionar la libertad perfecta, que sólo puede encontrarse en el dominio de la religión y de la filosofía.  

c) El espíritu absoluto, representa el último momento de regreso del absoluto a sí mismo. Es en el saber absoluto donde la Idea se reconoce a sí misma a través del arte, de la religión y la filosofía. El arte es la manifestación sensible de la idea; la religión es su manifestación mística, representado en una divinidad, en Dios. Por su parte, la filosofía es la conciencia más perfecta de lo absoluto porque se da por medio de conceptos. La Idea, que es pensamiento, se reconoce a sí misma en la conceptualización filosófica.  

El arte, la religión y la filosofía son entonces tres formas de aprehender lo absoluto o, dicho de otro modo, del ascenso del absoluto a la autoconciencia. El arte da cuenta del absoluto en su representación sensible en las diversas formas artísticas; luego viene la religión, en donde el absoluto es representado en las diferentes formas de la divinidad, y finalmente la filosofía. Esta última es “la forma suprema, la más libre y la más sapiente” (1970, p. 75) porque no comprende el  absoluto  en  su  exteriorización  sino  en  su  carácter  espiritual,  en  el  mismo  ámbito  del pensamiento.  Hegel  desarrolla,  por  tanto,  una  estética,  una  filosofía  de  la  religión  y fundamentalmente una filosofía de la historia.  

En cuanto al papel de la Filosofía en la historia, ésta reflexiona sobre los hechos, una vez que han acaecido, es decir, retrospectivamente. Como afirma en el Prefacio a la Filosofía del derecho, la filosofía para decir como debe ser el mundo 

llega siempre demasiado tarde. Como pensar del mundo surge por primera vez en el tiempo, después que la realidad ha cumplido su proceso de formación y está realizada. (…) Cuando la filosofía pinta el claroscuro, ya un aspecto de la vida  ha  envejecido  y  en  la  penumbra  no  se  le  puede  rejuvenecer,  sino  sólo reconocer: el búho de Minerva inicia su vuelo al caer el crepúsculo (1968, pp. 36, 37).  

Esta afirmación hegeliana del carácter nocturno de la filosofía parece corresponderse con lo que afirmaba Goethe “Gris, amigo mío es la teoría, pero eternamente verde el árbol de la vida” (en D’Hondt, 1971, p.13). 

La Filosofía del derecho, que publicó en 1821, al mismo tiempo que dictó el primer curso de filosofía de la religión, muestra la tendencia de Hegel hacia la reconciliación de la filosofía con la realidad, en particular con el Estado prusiano y la religión cristiana. Esta suerte de detenimiento de la dialéctica, así como de consagración de lo real existente, será uno de los puntos objeto de las críticas de la filosofía posterior, de Marx y de Kierkegaard, entre otros.  

La Fenomenología del espíritu: 

Señala Karl Löwith que, en el mismo año de 1806, cuando Napoleón pasó por Jena y Weimar, Goethe terminaba su primera parte de Fausto y Hegel la Fenomenología del espíritu. Dos obras en  las  que,  a  juicio  de  este  autor,  la  lengua  alemana  lograba  su  plenitud  (1968,  p.17).  No obstante, en el momento en que Hegel escribe la Fenomenología del espíritu su sistema, que acabamos de describir esquemáticamente, está en vías de desarrollo. Se trata de un texto de juventud, pero la concepción de la dialéctica y la importancia de la perspectiva histórica ya son absolutamente  relevantes.  En  esta  obra  se  encuentra  en  germen  gran  parte  del  desarrollo posterior del idealismo absoluto. Se describe aquí el camino de la conciencia para llegar a sus más  formas  más  elevadas.  Según  Carlos  Astrada,  “En  la Fenomenología del Espíritu,  Hegel expone el fenómeno del espíritu en lo principal, como fenómeno de conciencia. Hay un estado del espíritu en el que éste, como espíritu individual, está referido a un objeto; es lo que Hegel llama conciencia” (2003, p.18). La conciencia es devenir y cambio, atraviesa diversas figuras, conforme al movimiento dialéctico del espíritu. En el apartado “B. Autoconciencia” se desarrolla el fenómeno que Hegel denomina “autoconciencia duplicada”, en el sentido de que es necesaria la  relación  entre  dos  conciencias,  en  su  lucha  por  el  reconocimiento,  para  que  el  proceso dialéctico de lugar a la autoconciencia de la libertad. Así, la conciencia independiente del amo, que  es  un  ser  para  sí,  se  opone  a  la  conciencia  dependiente  del  esclavo,  para  la  que  lo fundamental es la conservación de la vida y su ser para otro. Sin embargo, merced al proceso dialéctico, ambas conciencias experimentarán una inversión. En palabras de Hegel: 

La verdad de la conciencia independiente es, por tanto, la conciencia servil. Es cierto que ésta comienza apareciendo fuera de sí, y no como la verdad de la autoconciencia.  Pero,  así  como  el  señorío  revelaba  que  su  esencia  es  lo inverso  de  aquello  que  quiere  ser,  así  también  la  servidumbre  devendrá también, sin duda, al realizarse plenamente lo contrario de lo que de un modo inmediato  es;  retornará  a  sí  como  conciencia  repelida  sobre  sí  misma  y  se convertirá en verdadera independencia (1992, p.119). 

La Fenomenología consiste  en  seguir  la  experiencia  de  la  conciencia  en  su  devenir autoconciencia como un proceso al mismo tiempo conceptual e histórico. Se trata también de una  antropogénesis,  esto  es,  una  génesis  del  proceso  de  humanización  entendido  como autoconciencia de la libertad. Como sostiene Lukács: “Si Aristóteles ha formulado la gran verdad de que el hombre es un ‘animal social’, Hegel ha concretado en la Fenomenología esa verdad mostrando que el hombre es además un ‘animal histórico’” (Lukács, 1970, p. 455). 

A través de las figuras dialécticas de la conciencia como la lucha por el reconocimiento, la angustia a la muerte, el amo y el esclavo, la génesis histórica del trabajo, Hegel nos presenta el problema de la libertad a la vez que propone como respuesta a ese problema su propio sistema idealista. 

 

Referencias 

Astrada, C. Korn, A. (2003). Hegel y Marx. Buenos Aires: Quadrata. D’Hondt, J. (1971). Hegel, filósofo de la historia viviente. Buenos Aires: Amorrortu. Eggers Lan, C. y Juliá, V. (1978). Los filósofos presocráticos. Madrid: Gredos. Ferrater Mora, J. (1951). Diccionario de filosofía, tomo I A-K. Buenos Aires: Sudamericana. Hegel, G.W.F. (1968). Filosofía del derecho. Buenos Aires: Claridad. Hegel, G.W.F. (1970). Filosofía de la historia. Barcelona: Ediciones Zeus. Hegel, G.W.F. (1992). Fenomenología del espíritu. Buenos Aires: Fondo de cultura económica. Hyppolite, J. (1970). Introducción a la filosofía de la historia de Hegel. Buenos Aires: Caldén. Hyppolite, J. (1974). Génesis y estructura de la fenomenología del espíritu en Hegel. Barcelona: 

Península.  

Kant, I. (1991). Crítica de la razón pura. México: Porrúa. Löwith, K. (1968). De Hegel a Nietzsche. Buenos Aires: Sudamericana. Lukacs G. (1970). El joven Hegel y los problemas de la sociedad capitalista. Barcelona: Grijalbo. 




CAPÍTULO 5 

Del idealismo al materialismo: ideología y teoría 

social

Analía Melamed 

 

 Con el sistema hegeliano finaliza la época de la modernidad que, desde Descartes, había 

intentado interpretar al mundo como razón. Hegel, por su parte, había reconocido que el orden 

social y político alcanzado era la base sobre la que la razón podría realizarse, de modo que 

“su sistema condujo a la filosofía al umbral de su propia negación, constituyendo así el único 

vínculo… entre la filosofía y la teoría social” (Marcuse, pp. 242, 243). Por lo tanto, comprender 

el pasaje del idealismo al materialismo - de Hegel a Feuerbach y a Marx- implica retomar las 

complejidades y ambigüedades del sistema hegeliano, que dan lugar a interpretaciones muy 

diversas  dentro  y  fuera  de  la  escuela  hegeliana.  También  en  este  pasaje  se  encuentra  la 

transición entre la filosofía entendida como sistema puramente especulativo y la crítica social. 

El crítico August Cornu explica este proceso del siguiente modo:  

La concepción hegeliana del desarrollo dialéctico de la historia implicaba un devenir incesante, un cambio continuo al cual no se puede asignar como límite y como fin una forma determinada. En efecto, por el progreso dialéctico, toda realidad de orden económico, político o social, tiende a perder el carácter de necesidad a la vez histórica y lógica, que tiene en determinado momento; se vuelve,  por  lo  tanto  irracional  y  debe  ceder  su  lugar  a  una  nueva  realidad, destinada  a  su  vez  a  desaparecer  un  día.  Pero  contrariamente  a  esta concepción  dialéctica,  Hegel,  que  se  inclinaba  cada  vez  más  hacia  el conservadurismo, tendía a atribuir a las instituciones de su tiempo, en especial a la religión cristiana y al Estado prusiano, un valor absoluto, y a detener en ellos la marcha de la historia. 

La  contradicción  entre  el  sistema  político  reaccionario  y  el  método 

revolucionario debía provocar una escisión en el seno de la escuela hegeliana (Cornu, 1965, p. 105). 

Por su parte Karl Löwith en De Hegel a Nietzsche sostiene que “La división de la escuela de Hegel en hegelianos de derecha y de izquierda estuvo objetivamente posibilitado por la esencial ambigüedad  de  las  ‘superaciones’  dialécticas  de  Hegel  que  podían  ser  interpretadas  tanto conservadora como revolucionariamente” (1968, p. 103). Los denominados jóvenes hegelianos, o hegelianos de izquierda, Feuerbach, Ruge, Bauer, Stirner y Marx, entre otros, interpretaron a Hegel con una impronta crítica y revolucionaria. Si bien no conformaban un grupo homogéneo y la relación entre ellos fue principalmente de polémicas y cuestionamientos mutuos, en general pusieron en tela de juicio, como hizo Feuerbach, los aspectos religiosos y el presunto misticismo de  la  filosofía  hegeliana.  Asimismo,  abordaron  críticamente,  como  lo  planteó  Marx,  todo  lo concerniente a las concepciones políticas de Hegel y en especial al estado prusiano, un régimen autoritario  y  premoderno.  Por  su  parte,  los  autores  comprendidos  en  la  “derecha  hegeliana” retomaron  los  aspectos  conservadores  del  sistema.  Debe  señalarse  que,  dentro  del  diverso campo de la filosofía post-hegeliana, también con el propósito de elaborar respuestas críticas a Hegel, surgieron el existencialismo de Kierkegaard y la filosofía de la voluntad de Schopenhauer.  

Feuerbach,  discípulo  directo  de  Hegel,  tomó  distancia  del  maestro  desde  un  enfoque antropológico  cuyo  eje  era  el  carácter  corporal,  sensible,  del  ser  humano.  Pretendió  llevar  la filosofía a lo concreto, a aquello que no había aún sido objeto de la reflexión, a la corporeidad humana, al cuerpo sexuado. Como sostiene Löwith,  

Filosofar  ‘antropológicamente’,  o  conforme  al  hombre,  significa,  para Feuerbach, en primer término, tomar en consideración la sensibilidad (…) ella no  sólo  se  muestra  como  siendo  la  esencia  de  los  sentidos  humanos,  sino como la esencia de la naturaleza y de la existencia somática en genera… [Y prosigue más adelante] El exponente fundamental de esa corporeidad sensible está para Feuerbach, en aquellos órganos sobre los cuales, en nombre de la buena sociedad, se ha echado tierra, aunque por esencia tienen significación histórico-universal y ejercen un poder que domina el mundo: el sexo natural del ser humano. (1968, pp. 114-117 ) 

En una de sus principales obras, La esencia del cristianismo, Feuerbach no sólo cuestiona al misticismo hegeliano sino también al pensamiento religioso en general. Para esa crítica retoma, sin  embargo,  de  la  filosofía  de  Hegel  la  categoría  de  alienación.  El  punto  de  partida  es  un materialismo antropológico que consiste en distinguir el plano  de la realidad, entendida como hombre concreto, como corporeidad, del plano del pensamiento. De lo que se sigue que es el hombre de carne y hueso el que determina al pensamiento; éste resulta un producto del hombre y  no  al  revés.  Sobre  esta base,  Feuerbach  lleva  a cabo  una  antropologización  de  la  religión. Intenta explicar el fenómeno religioso a partir de la alienación, entendida en este caso como un fenómeno de auto-alienación. Estar alienado es perder contacto consigo mismo (es lo contrario, por lo tanto, de la interioridad o la autoconciencia). En el pensamiento religioso, dice Feuerbach, el ser humano crea la idea de Dios a su imagen y semejanza; se despoja de su esencia y de sus virtudes, las multiplica al infinito y la proyecta al cielo.  

la personalidad de Dios no es más que la personalidad enajenada y objetivada del  hombre  […]  En  este  proceso  de  autoenajenación,  se  apoya  la  doctrina especulativa  hegeliana,  que  convierte  la  conciencia  que  el  hombre  tiene  de 

Dios  en  autoconciencia  de  Dios.  Dios  es  pensado  y  conocido  por  nosotros. Este ser pensado es, según la especulación, el pensarse de Dios (Feuerbach, 1995, p. 66). 

Dios  es  la  imagen  en  el  cielo  de  su  creador,  el  hombre,  y  a  la  cual  éste  se  somete.  Las cualidades atribuidas a Dios no son más que las cualidades humanas sublimadas. Escindido de sí mismo, el ser humano proyecta fuera de sí sus propios atributos, pero no se reconoce en ellos, sino que le aparecen como algo extraño. La alienación religiosa es la alienación del ser humano, que pierde su propia esencia al crear la idea de la divinidad. Para dar fin a este fenómeno de auto  extrañamiento  religioso,  para  que  el  hombre  se  reapropie  de  su  propia  esencia,  ya  es tiempo, afirma Feuerbach, de que dirija su amor no a Dios sino al hombre, ya que “el hombre es un Dios para el hombre”.  

.  

Si la esencia del hombre es el ser supremo del hombre, así también el amor del hombre por el hombre debe ser prácticamente la ley primera y suprema. Homo homini Deus est; éste es el primer principio práctico, éste es el momento crítico de la historia del mundo (Feuerbach, 1995, p. 311,312) 

Sin  embargo,  al  sostener  que  debe  suprimirse  el  pensamiento  religioso  admite  que  se encuentra en el pensamiento, en otra forma de religiosidad, la clave para la superación de la alienación.  De  este  modo,  como  señalará  más  adelante  Marx,  en  este  aspecto  continúa Feuerbach  en  el  marco  del  idealismo,  por  cuanto  sigue  pensando  que  la  solución  al extrañamiento religioso está en el plano de la conciencia. En esta visión invertida de la realidad encuentra  Marx,  como  veremos,  una  de  las  claves  del  pensamiento  ideológico,  es  decir, distorsionado.  

Marx, por su parte, en sus obras juveniles (muchas de ellas, a partir de 1844, en colaboración con  Engels)  si  bien  tiene  una  profunda  influencia  de  Hegel  y  los  hegelianos  de  izquierda, en particular  de  Feuerbach,  formula  profundas  críticas  hacia  ellos.  Y,  en  efecto,  el  joven  Marx sostiene que la alienación religiosa deriva de otras alienaciones, es decir, interpreta la alienación religiosa como alienación social. Desde su perspectiva, el pensamiento religioso no es otra cosa que la expresión de condiciones de vida miserables que requieren de la religión como justificación y consuelo al sufrimiento. De ahí que lo que resulta preciso cambiar no es el pensamiento sino las condiciones materiales que generan sufrimiento, es decir las condiciones de explotación que, para ser soportadas, necesitan de la ilusión religiosa. 

La superación de la religión como felicidad ilusoria del pueblo, es la exigencia de  su  verdadera  felicidad.  La  exigencia  de  superar  las  ilusiones  sobre  su situación es la exigencia de superar una situación que necesita ilusiones (Marx, 2015, p. 92).  

Por otra parte, advierte que el intento de giro materialista de Feuerbach pone el acento en el hombre concreto, pero lo toma a éste de manera aislada, sin considerar las relaciones dialécticas que establece con los otros y con la naturaleza en la producción de sus propias condiciones de vida. Ese materialismo queda, entonces, a mitad de camino. Estas críticas a Feuerbach y a los jóvenes hegelianos –como Bruno Bauer - las plantea Marx en textos juveniles como las “Tesis sobre  Feuerbach”,  también  en Manuscritos económicos filosóficos, La sagrada familia  y  en Ideología alemana. 

En la primera de las “Tesis sobre Feuerbach” ([1845] 1970a, pp. 665, 666) Marx realiza una suerte de balance de las perspectivas de Hegel y Feuerbach8. Como sostiene Julio Moran, la estructura de este balance consiste en considerar que en lo que acierta uno, se equivoca el otro y viceversa (2006, pp. 95-99). Marx recoge en su propia concepción los aspectos que considera acertados de uno y otro. 

Por un lado, Feuerbach mantiene una idea del hombre propia de la filosofía clásica, donde lo distintivo de lo humano es el conocimiento, la contemplación. En eso, según Marx, Feuerbach se equivoca. Es Hegel quien advierte el aspecto activo, dialéctico e histórico, de la realidad humana. Pero  este  último,  como  desconoce  la  actividad  real,  sensorial,  se  equivoca  a  su  vez  en  su concepción idealista, ya que el dinamismo, la actividad, en Hegel son interpretadas de modo abstracto, identificando lo real con el pensamiento. Respecto de esto Feuerbach sí acierta en distinguir el pensamiento y la realidad. Pero, si bien realiza esa distinción realista (opuesta al idealismo hegeliano), Marx señala que Feuerbach no considera la corporalidad humana como actividad práctica, por el contrario, ve al trabajo como algo inferior. Por lo tanto, al no encontrar en  el  trabajo  el  elemento  de  transformación,  no  lo  percibe  como  un  factor  decisivo  para transformar las condiciones de vida; no comprende entonces la importancia de la praxis humana, de la práctica revolucionaria. En definitiva, Feuerbach, al no admitir la dialéctica y la actividad humana,  aunque  realiza  la  distinción  realista  entre  ser  y  pensar,  no  advierte  que  el  mundo sensorial  es  un  producto  histórico,  que  la  naturaleza  humana  nunca  está  fija,  sino  que  es  el conjunto de las relaciones sociales y que la verdad no es una cuestión teórica sino práctica.  

En La ideología alemana, en el marco de la crítica a la filosofía alemana precedente, es decir, a Hegel y a los jóvenes hegelianos, Marx y Engels introducen el término “ideología” con un uso nuevo para la época. El término había sido usado por primera vez en la segunda mitad del siglo XVIII por Destutt de Tracy para referirse a su teoría de la formación de las ideas. Pero Marx y Engels  le  dieron  su  connotación  como  una  forma  de  conciencia  o  creencia  falsa,  ilusoria  o distorsionada. El término tiene distintos matices y connotaciones en los textos de Marx –como 

 

8 Luego de muerto Marx en 1883, Engels encontró una serie de once notas breves escritas entre 1845 y 1847 con el título “Ad Feuerbach”. Las publicó con el título “Tesis sobre Feuerbach” como apéndice a su libro Ludwig Feuerbach y el fin de la filosofía clásica alemana (1888). visión  invertida  de  la  realidad,  como  ilusión,  como  instrumento  de  dominio 9-  pero  conserva siempre un sentido negativo 10.  

Toda forma de idealismo, de identificación de la realidad con el pensamiento, constituye una visión distorsionada de la realidad, esto es, una ideología. “La filosofía alemana desciende del cielo sobre la tierra”, sostienen en La ideología alemana (1970b, p. 26) y en efecto la ideología consiste en la creencia, no justificada, de que el pensamiento y las ideas tienen su propia historia. Si  las  ideas  no  dependen  de  nada,  esto  constituye  entonces  una  suerte  de  cosificación  del pensamiento. La ideología conforma así una perspectiva que ve a la realidad de modo invertido. Para ilustrar el fenómeno ideológico Marx utiliza una metáfora tomada de la óptica que consiste en la inversión de la imagen cuando se hace pasar la luz por una cámara oscura.  

La consciencia no puede ser nunca otra cosa que el ser consciente, y el ser de los hombres es su proceso de vida real. Y si en toda la ideología los hombres y  sus  relaciones  aparecen  invertidos  como  en  una  cámara  oscura,  este fenómeno responde a su proceso histórico de vida, como la inversión de los objetos  al  proyectarse  sobre  la  retina  responde  a  su  proceso  de  vida directamente físico (Marx, Engels, 1970b, p. 26).  

La ideología, como visión invertida de la realidad, no es propia sólo de la filosofía, sino que es una distorsión que encontramos en la religión, en la teoría económica, en la teoría política, etc. También la ideología consiste en un pensamiento ilusorio sobre la realidad. Como puede verse en el pasaje que citamos de la crítica al pensamiento religioso en Contribución a la crítica de la filosofía del derecho de Hegel, Marx se refiere al carácter ilusorio de la religión ligado a que hay condiciones materiales de vida que necesitan ilusiones para ser soportadas. La ideología es una  conciencia  ilusoria,  formulada  por  la  clase  dominante,  para  explicarse  y  justificarse  a  sí misma como dominante, visión que extiende al conjunto social. La ilusión que se hace una clase dominante sobre sí misma es, por ejemplo, que es dominante por una superioridad esencial, por un  mandato  divino,  etc.  Esta  creencia  implica  que  la  ideología  no  es  una  manipulación consciente. Mediante ella la clase dominante legitima y vuelve naturales el estado de cosas, las relaciones de dominación, en las que ocupa el lugar de dominante. Pero la dominación de una clase sobre otra para Marx es resultado de un proceso histórico y no constituye un hecho natural. De  este  modo  involuntario,  si  se  quiere,  las  formas  de  conciencia  ideológica,  en  todas  sus manifestaciones, filosóficas, religiosas, morales, políticas, económicas, etc. tienen una función social, ya que, como se dijo, conforman el medio por el cual la clase dominante justifica ante sí 

 

9 Las distintas connotaciones del término “ideología” en los textos de Marx han sido estudiadas por Luis Villoro (2007), quien distingue la connotación gnoseológica de ideología que refiere a enunciados o afirmaciones falsos y el concepto sociológico que refiere a creencias que pueden tener causas y efectos sociales. 10 En muchos autores el término pierde posteriormente esta connotación negativa. Por ejemplo, en J. P. Sartre, quien en Crítica de la razón dialéctica (1979) considera su perspectiva  existencialista como una ideología del materialismo histórico, queriendo decir con ello un pensamiento relativo a otro mayor, “parásito”, al cual o bien puede oponerse (como Kierkegaard respecto del sistema hegeliano) o integrarse (su filosofía respecto de la de Marx (pp. 18, 19). y ante el conjunto social el orden establecido y su lugar de dominante. La ideología constituye entonces un instrumento de dominación.  

Si la ideología es una explicación invertida y falsa de la realidad, el enfoque desde el cual resulta posible demostrar su falsedad es el materialismo histórico. Ante la ilusión ideológica, que da vida propia y vuelve a las ideas independientes del proceso social e histórico, el materialismo constituye para Marx una visión científica porque puede justificarse con los hechos de la historia.  

Entre  las  múltiples  influencias  de  Hegel  sobre  Marx,  una  de  las  más  importantes  es  la concepción dialéctica, social e histórica de lo humano. Para ambos autores el ser de los hombres es social. Sin embargo, si en Hegel las relaciones sociales y las contradicciones dialécticas se conciben  de  manera  abstracta  y  en  el  plano  de  la  conciencia  (lo  que  constituye  una  visión ideológica  según  Marx),  en  Marx  estas  relaciones  son  concretas:  se  trata  de  relaciones  de producción, es decir de la distribución del trabajo y de los productos del trabajo. 

En efecto, el primer hecho histórico de la humanidad dice Marx es la producción de la vida, la propia mediante el trabajo y la ajena en la procreación. Ambos son hechos en parte naturales y en  parte  sociales.  Es  así  que  las  relaciones  de  producción  están  entre  las  primeras  formas históricas de cooperación humana. Sin embargo, estas relaciones no son elegidas libremente, sino que están determinadas por el grado de avance de las fuerzas productivas materiales. El concepto de fuerzas productivas, el elemento dinámico en la historia, comprende para Marx tanto la fuerza humana de trabajo como también las herramientas, instrumentos, máquinas, es decir, medios  de  producción.  Esta  actividad  económica  material,  el  trabajo,  llevada  a  cabo  por  las fuerzas  productivas,  es  la  que  condiciona  las  relaciones  sociales  de  producción.  Tales elementos, las relaciones de producción, tal como se encuentran condicionadas por el avance las  fuerzas  productivas,  constituyen  la  estructura  social,  la  base  donde  se  asienta  el  edificio social, para usar la metáfora arquitectónica de Prologo a contribución a Crítica de la economía política  (2015a).  Sobre  esta  base  o  estructura  económica  se  configuran  todas  las  demás relaciones sociales, de modo que la conciencia, las ideas, la moralidad, la religión e instituciones como el Estado, carecen de existencia o de historia independientes de esa base material. Por el contrario,  son  dependientes  –dialécticamente  dependientes,  podría  decirse-  de  la  base económica. La conciencia es un producto social, los individuos - por ejemplo, el individuo burgués -  son  resultados  del  proceso  histórico.  Sostener  la  independencia  de  la  conciencia  es,  como vimos, una perspectiva ideológica. Así puede leerse en La ideología alemana: 

Se parte del hombre que realmente actúa y, arrancando de su proceso de vida real, se expone también el desarrollo de los reflejos ideológicos y de los ecos de este proceso de vida. […] La moral, la religión, la metafísica y cualquier otra ideología y las formas de conciencia que a ellas corresponden pierden, así, la apariencia de su propia sustantividad. No tienen su propia historia ni su propio desarrollo, sino que los hombres que desarrollan su producción material y su intercambio  material  cambian  también,  al  cambiar  esta  realidad,  su 

pensamiento y los productos de su pensamiento. No es la conciencia lo que determina la vida, sino la vida la que determina la conciencia (Marx, Engels, 1970b, p. 26).  

Las  fuerzas  productivas  constituyen  el  elemento  histórico,  dinámico.  Se  despliegan  en  el marco de determinadas relaciones de producción (la burguesía es la fuerza productiva que se desarrolla  en  el  contexto  de  las  relaciones  feudales  de  producción;  el  proletariado  en  las relaciones de producción capitalistas). Sin embargo, esas relaciones de producción terminan por convertirse  en  obstáculos  para  el  avance  de  las  fuerzas  productivas.  Marx  lo  explica  de  la siguiente manera en Prologo a contribución a Crítica de la economía política: 

En un estadio determinado de su desarrollo, las fuerzas productivas materiales de  la  sociedad  entran  en  contradicción  con  las  relaciones  de  producción existentes o —lo cual sólo constituye una expresión jurídica de lo mismo— con las relaciones de propiedad dentro de las cuales se habían estado moviendo hasta ese momento. Esas relaciones se transforman de formas de desarrollo de las fuerzas productivas en ataduras de las mismas. Se inicia entonces una época de revolución social (1971, p.36). 

Cada modo de producción tiene el “germen de su propia destrucción”, puesto que las fuerzas productivas  que  se  desarrollaron  en  su  seno,  finalmente  entrarán  en  contradicción  con  las relaciones de producción establecidas. Cuando se estudian estas épocas de revolución hay que distinguir, dice Marx, entre los enfoques materialistas y los ideológicos. Desde el primer punto de vista se estudian aquellos hechos y cambios concretos ocurridos en las condiciones materiales de producción “que puede apreciarse con la exactitud propia de las ciencias naturales” (loc. cit.). Desde  la  segunda  perspectiva,  se  consideran  las  formas  ideológicas  (jurídicas,  políticas, religiosas, etc.) con que los individuos toman conciencia del conflicto y explican lo que sucede. Y continúa esta confrontación de enfoques en los siguientes términos:  

del  mismo  modo  que  no  podemos  juzgar  a  un  individuo  por  lo  que piensa de sí, no podemos juzgar tampoco a estas épocas de revolución por  su  conciencia,  sino  que,  por  contrario,  hay  que  explicarse  esta conciencia por las contradicciones de la vida material, por el conflicto existente  entre  las  fuerzas  productivas  sociales  y  las  relaciones  de producción (1971, p.36). 

Como afirma Horacio Tarcus, la clave hermenéutica que Marx propone en este prólogo es la de  leer  los  testimonios  de una  época  a  la  luz  de  las  contradicciones  de  la  vida  material.  Los elementos de la superestructura, el derecho, el Estado, la política o la filosofía, son tan “reales” como la economía, pero no pueden ser tratados aisladamente, sino como síntomas que remiten a las condiciones materiales que los han producido y a cuya justificación sirven. “Allí donde la ideología  naturaliza,  el  método  de  la  crítica  recupera  la  historia;  donde  la  ideología  presenta unidad armónica, la crítica devela contradicción; donde la ideología muestra lo universal, la crítica descubre lo particular” (Tarcus, p. 33, 2015). 

A medida que los modos de producción se complejizan, se profundiza también un hecho que Marx advierte a lo largo de la historia, desde sus fases más primitivas: la división social del trabajo en físico e intelectual. La división del trabajo se liga estrechamente con la apropiación privada de los  productos  del  trabajo  y  de  la  fuerza  de  trabajo.  Porque  “división  del  trabajo  y  propiedad privada son términos idénticos”, sostienen Marx y Engels en La ideología alemana (1970, p.34). Así, si en el contexto de la propiedad tribal donde predominaban la caza, la pesca y el pastoreo de  animales  la  división  del  trabajo  era  elemental;  el  desarrollo  de  la  historia  muestra  una progresiva  profundización  y  complejidad  de  la  división  del  trabajo  y  de  las  relaciones  de propiedad correspondientes hasta llegar al modo de producción moderno burgués 11. La división del trabajo y su profundización derivan en la división entre estamentos o clases y las relaciones de  dominación  entre  ellas,  en  la  alienación  del  trabajo  y  en  las  formas  de  conciencia distorsionadas e ilusorias, es decir, la ideología. En consecuencia, la manera de terminar con las relaciones de dominación, con la alienación y el consiguiente pensamiento ideológico que los legitima es transformando las condiciones que lo hacen posible, en particular, suprimiendo la división social del trabajo. 

Podemos advertir que, si para Hegel en la Fenomenología del espíritu el sujeto de la historia era el esclavo trabajador entendido de manera abstracta, por su parte, en Marx este esclavo se encarna en la fuerza humana de trabajo en cada momento histórico: los esclavos, los siervos, los obreros. En cuanto al estudio de las características que adquiere el trabajo de los obreros en el  capitalismo,  el  joven  Marx,  en  los Manuscritos económicos filosóficos,  textos  que permanecieron inéditos hasta después de su muerte, utiliza la categoría hegeliana de alienación. En  efecto,  el  trabajo,  que  es  el  motor de  la  historia  y  de  la  humanización,  en  el  contexto  del capitalismo, se convierte en una fuente de deshumanización. Entre todas las dimensiones de la alienación, la relación de extrañamiento entre el obrero y el producto de su trabajo, parece ser clave para entender la cosificación del sistema capitalista. En el horizonte de la visión hegeliana del papel humanizador del trabajo, el obrero en el capitalismo, al contrario del esclavo hegeliano, no se reconoce en el producto de su trabajo, sino que éste lo enfrenta como una realidad extraña, que pertenece a un mundo que no sólo resulta extraño al obrero, sino que lo sojuzga. De tal modo que, de hecho, “el trabajador se vuelve tanto más pobre cuanta más riqueza produce y cuanto más crece en poder y volumen su producción. El obrero se convierte en una mercancía tanto  más  vil  cuantas  más  mercancías  produce.  La depreciación  del  mundo  de  los  hombres aumenta  en  razón  directa  al incremento  del  mundo  de  las  cosas”  (Marx,  1984,  p.  101).  El empobrecimiento del trabajador es producto de su propio trabajo y de las riquezas que con él ha 

11 Las fuerzas productivas –el trabajo humano, las herramientas-, sobre cuya base se establecen formas de conciencia, relaciones  de  propiedad,  instituciones  etc.  configuran  modos  de  producción  que  proporcionan  un  criterio  para  la periodización de la historia que Marx divide en los siguientes momentos: asiático, antiguo, feudal y moderno burgués (1971, pp. 36, 37). construido. En el capitalismo, el trabajo, que es la actividad existencial del hombre, consciente y libre, queda reducida a un mero medio de supervivencia. Según Herbert Marcuse, 

La  división  social  del  trabajo,  declara  Marx,  se  lleva  a  cabo  sin  tomar  en consideración el talento de los individuos o el interés de la totalidad y obedece más bien enteramente a las leyes capitalistas de la producción de bienes. Bajo el  imperio  de  estas  leyes  el  producto  del  trabajo,  la  mercancía,  parece determinar la naturaleza y el fin de la actividad humana. Dicho de otro modo, los materiales que deberían servir a la vida llegan a regir su  contenido  y su meta,  y  la  conciencia  del  hombre  se  vuelve  enteramente  víctima  de  las relaciones de la producción material (1967, p. 263). 

Sin embargo, la humanidad, sostiene Marx, en cada época se plantea los ideales que puede alcanzar, esto es, se propone objetivos cuando ya están dadas las condiciones materiales para su realización. En ese sentido el modo de producción moderno burgués es la última etapa donde se  establecen  relaciones  de  dominación,  pues  aquí  ya  están  dadas  las  condiciones  para  la supresión  de  la  causa  de  la  dominación,  a  saber,  la  división  social  del  trabajo.  El  desarrollo técnico, las máquinas, permiten que por primera vez en la historia el trabajo físico no esté a cargo de una clase social. En el manifiesto comunista extrae las consecuencias de la transformación técnica de las relaciones de producción: 

todas las relaciones estancadas y enmohecidas, con su cortejo de creencias y de ideas veneradas durante siglos, quedan rotas; las nuevas se hacen añejas antes  de  llegar  a  osificarse.  Todo  lo  sólido  se  desvanece  en  el  aire;  todo  lo sagrado  es  profanado,  y  los  hombres,  al  fin,  se  ven  forzados  a  considerar serenamente sus condiciones de existencia y sus relaciones recíprocas (Marx, 2015b, p.120). 

Asimismo,  expresa  Marx su  admiración  por  la  burguesía como  clase dominante  que pudo desarrollar fuerzas productivas como nunca antes en la historia:  

La burguesía – a lo largo de su dominio de clase, que cuenta apenas con un siglo de existencia- ha creado fuerzas productivas más abundantes y más grandiosas que todas las generaciones pasadas juntas. El sometimiento de las fuerzas de la naturaleza, el empleo de las máquinas, la aplicación de la química a la industria y a la agricultura, la navegación de vapor, el ferrocarril, el telégrafo eléctrico, la asimilación de continentes enteros para el cultivo, la apertura de a la navegación, poblaciones enteras que surgen por encanto, como si salieran de la tierra. ¿Cuál de  los  siglos  pasados  pudo  sospechar  que  semejantes  fuerzas  productivas dormitasen en el seno del trabajo social? (2015b, p. 121). 

De  ahí  que  el  proletariado,  como  fuerza  productiva  que  se  desarrolla  en  el  modo  de producción moderno burgués, tiene la misión histórica de suprimir las relaciones de dominación y sacar así a la humanidad de su prehistoria. Ya que el trabajo alienado conlleva la destrucción misma del proletariado, su situación supone la negación de lo humano y esto lo sitúa fuera del sistema.  Por  ello,  “el  proletariado  se  distingue  por  el  hecho  de  que,  como  clase,  significa  la negación de todas las clases. Los intereses de todas las clases son esencialmente unilaterales; el  interés  del  proletariado  es  esencialmente  universal”  sostiene  Marcuse  (1967,  p.  279).  La construcción de una sociedad racional, como asociación de individuos libres, implica para Marx una  sociedad  “que  dé  a  cada  quien  no  según  su  trabajo,  sino  según  sus  necesidades.  La humanidad se hace libre sólo cuando la perpetuación material de la vida está en función de las habilidades y la felicidad de los individuos asociados” (Marcuse, 1967, p.282).  

La perspectiva del materialismo histórico, que hemos esbozado en algunos de sus rasgos principales, ha sido largamente discutida a lo largo del siglo XX. Ha sufrido profundas críticas de parte  de  autores  como  Popper,  quien  cuestionó,  por  ejemplo,  su  pretensión  de  cientificidad. Asimismo, sus categorías han sido resignificadas por diversos autores o corrientes, de Sartre a Althusser y a la escuela de Frankfurt a la luz de la dirección que ha tomado el capitalismo en siglo XX.  

 

Referencias 

Cornu, A. (1965). Carlos Marx. Federico Engels. Del idealismo al materialismo histórico. Buenos 

Aires: Platina.  

Feuerbach, L. (1995). La esencia del cristianismo. Madrid: Trotta.  Löwith, K. (1968). De Hegel a Nietzsche. Buenos Aires: Sudamericana. Marcuse,  H.  (1967). Razón y revolución. Hegel y el surgimiento de la teoría social.  Caracas: 

Universidad central de Venezuela. 

Marx,  K.  (1971). Prólogo a contribución a Crítica de la economía política.  En  Marx,  K. 

Introducción general a la crítica de la economía política. Buenos  Aires:  Cuadernos  del 

pasado y del presente. 

Marx, K. (1984). “El trabajo alienado”. En Manuscritos de 1844. Buenos Aires: Cartago. Marx K. (2015b). Manifiesto del partido comunista en Marx K. Antología. Buenos Aires: Siglo XXI. 

Selección e Introducción H. Tarcus. 

Marx, K. (1970a). “Tesis sobre Feuerbach” en Ideología alemana. Barcelona: Grijalbo.  Marx,  K.  (2015a)  “Contribución  a  la  crítica  de  la  filosofía  del  derecho  de  Hegel”  en  Marx  K. 

Antología. Buenos Aires: Siglo XXI. Selección e Introducción H. Tarcus. Marx, K.; Engels, F. (1970b). La ideología alemana. Barcelona: Grijalbo.  Moran,  J.  C.  (2006).  “Tesis  primera  de  Marx  sobre  Feuerbach.  Comentario  y  algunas 

consecuencias” Moran, J. C. Por el camino de la Filosofía. La Plata: de la Campana.  Sartre, J.P. (1979). Crítica de la razón dialéctica. Buenos Aires: Losada. Tarcus, H. (2015) “Introducción. Leer a Marx en el siglo XXI” en Marx K. Antología. Buenos Aires: 

Siglo XXI.  

Villoro,  L.  (2007). El concepto de ideología y otros ensayos.  México:  Fondo  de  Cultura 

Económica. 




CAPÍTULO 6 

De la teoría kantiana del genio al romanticismo, 

Schopenhauer y Nietzsche  

Analía Melamed 

 

Kant y el romanticismo 

El romanticismo puede ser entendido como un período de la civilización europea y americana. Es  preciso  aclarar,  sin  embargo,  que  resulta  imposible  limitar  este  movimiento  a  un  lapso determinado  pues  su  impronta  puede  encontrarse  todavía  hoy  en  las  más  diversas manifestaciones culturales. El término proviene de roman, que refiere a los relatos que en la edad media contaban las aventuras de los caballeros andantes. En el siglo XVIII “romántico” se aplica a las pinturas de paisajes y a los sentimientos que esos paisajes evocaban. En 1810 Madame de Staël, escritora e intelectual, aplicó este término a la crítica literaria. Un texto considerado como uno de los manifiestos románticos es el Prefacio a Cromwell (1827) de V. Hugo, así como la pieza teatral Hernani (1830), también de Hugo, que suscitó un fuerte debate entre clásicos y románticos. 

Lo romántico incluye estados de ánimo y programas artísticos. En ambos casos se trata de una exaltación de la subjetividad a la vez que un cuestionamiento a la confianza ilustrada en la razón. Frente a las pretensiones universalistas ilustradas, el romanticismo recupera la dimensión de  la  sensibilidad,  así  como  las  singularidades  personales  y  culturales.  En  el  plano  artístico, desechó los modelos grecolatinos y se inclinó por la Edad Media y el estilo gótico.  

La reflexión estética de Kant y su teoría del genio (en general incorrectamente comprendida, pues  para  Kant  el  énfasis  está  en  el  producto,  la  obra,  y  no  en  la  persona  del  artista)  son antecedentes del movimiento romántico en especial en la exaltación de la figura del artista y el culto al yo. Como sostiene Safranski “En la imagen del genio, una nueva generación formuló el despertar  de  la  renovada  conciencia  de  sí  frente  al  mundo  jerárquico,  rígido  y  limitado  de  la tradición” (2006, p. 53).  

En efecto, en la tercera de las críticas, la Crítica del juicio, con la teoría del genio creador Kant se ocupa del problema de la creación artística y de la fundamentación de los criterios que rigen el mundo del arte. Puesto que mediante el genio la naturaleza da la regla al arte, también se plantea aquí un vínculo entre arte y naturaleza. En efecto, “Genio –dice Kant-es el talento (dote natural) que da la regla al arte” (1973, §46, p. 278). La actividad creadora del genio (en sintonía con la perspectiva de sus otras dos críticas) impone al arte reglas de un modo que no estaba previsto,  de  ahí  que  la  obra  del  genio,  que  no  se  aprende  según  ninguna  regla,  tiene  como cualidad principal la originalidad. Safranski señala que ya en el Sturm und Drang (Tormenta e ímpetu), un movimiento precursor del romanticismo alemán que se formó alrededor de 1770, la idea de que una obra pueda expresar e irradiar la personalidad de quien la ha creado, sugiere la posibilidad de que el artista mismo se convierta en obra de arte. En ese sentido, en contraste con esa potencialidad creadora del yo artístico, toda realización, toda concreción, resulta una reducción.  De  ahí  que  la  personalidad,  en  cuanto  es  la  fuente  de  múltiples  posibilidades creadoras, resulta ser más importante que las obras. Y como consecuencia encontramos el culto a la personalidad de los artistas, que llega hasta hoy.  

Sin embargo, la idea de genio contiene numerosos matices y potencialidades que también se despliegan en el romanticismo. Una de ellas está ligada a esa exigencia de originalidad de su obra. Sostiene Kant que “todo el mundo está de acuerdo en que hay que oponer totalmente el genio  al espíritu de imitación”  (§46,  p.  279).  En  efecto,  la  originalidad,  que  consiste  en proporcionar  nuevas  reglas  al  arte,  es  contraria  a  la  imitación  porque  ésta  se  basa  en  la subordinación a reglas preexistentes. Asimismo, la obra original debe ser modelo, es decir, tener un carácter ejemplar que proporciona la medida o regla del juicio estético. En cuanto ejemplar la obra tiene un doble papel, debe producir los criterios con los que debe ser juzgada y a la vez servir como fuente de inspiración a otros, aunque no de imitación.  

En cierto sentido, la obra de arte original está impregnada de negatividad por cuanto no se subordina al arte establecido, más bien debe tomar distancia de ello y proponerse como lo otro de  lo  consagrado  (Melamed,  2010).  Pero,  por  otra  parte,  y  si  bien  para  Kant  la  apreciación artística no es enseñable, la obra original como fuente de criterios y de inspiración, debe resultar una instancia de formación o de ejercitación de la sensibilidad del público y de los artistas. Y debido a que el genio no puede enseñar científicamente cómo realiza sus productos, sólo hay genio en el arte y no en la ciencia. Pero frente al modo de ser progresivo de la ciencia, Kant señala  el  carácter  limitado  del  arte  derivado  de  la  condición  limitada  del  genio:  éste  se circunscribe a unos pocos individuos, su talento muere con él y no puede saberse cuándo la naturaleza dotará a alguien con un talento tal que proporcione nuevas reglas al arte. 

Otra influencia de la filosofía kantiana se encuentra en su limitación de la razón teórica a los fenómenos y la imposibilidad de un conocimiento de lo absoluto, de las ideas metafísicas. Si una de las motivaciones de la filosofía postkantiana fue la de intentar correr estas fronteras de la razón, en esta misma dirección, el movimiento romántico encuentra en el arte una vía para el contacto con lo absoluto. 

Por otra parte, el romanticismo alemán en particular debe ser comprendido en el contexto de una compleja situación económica, política y social y con la pretensión alemana de constituirse en una nación. Es fundamental también la decepción ocasionada en los intelectuales por el giro de la revolución francesa hacia el terror, como lo expresa la obra de Schiller Cartas sobre la educación estética del hombre.  Esta  obra,  tal  vez  la  primera  utopía  estética,  sostiene  que  el fracaso de la revolución francesa se debe a que el hombre no está aún educado para la libertad y que el único aprendizaje posible es a través del juego con el arte.  

 

La metafísica de la música en Schopenhauer 

 

A comienzos del siglo XIX, en la filosofía de Schopenhauer tenemos una expresión acabada del romanticismo alemán y de la fundamental influencia de Kant en este movimiento. Esto puede apreciarse en el título de su obra más importante, El mundo como voluntad y representación. Schopenhauer  retoma  la  teoría  del  mundo  de  las  ideas  de  Platón,  recoge  influencias  del hinduismo, a la vez que reinterpreta el dualismo kantiano de fenómeno y noúmeno o cosa en sí. También motiva a Schopenhauer confrontar con la concepción de la historia de Hegel, en la que finalmente coinciden lo real y lo racional. No sólo cuestiona este filósofo la idea hegeliana de una razón que se auto-manifiesta en la historia, sino la noción misma de historia.  

En la obra de Schopenhauer el mundo como representación puede relacionarse con la idea del  velo  de  maya  del  hinduismo  (la  imagen  ilusoria  de  lo  real),  pero  también  remite  al  plano fenoménico kantiano, es decir, a lo que accedemos mediante el conocimiento. Sobre el aspecto nouménico, la realidad, a la que Kant postulaba como inaccesible desde el punto de vista del conocimiento, es para Schopenhauer una fuerza, un principio vital que denomina voluntad. La voluntad,  también  es  una  noción  de  la  moral  kantiana,  pero  reaparece  aquí  con  una  fuerte impronta metafísica. No se trata de una noción psicológica o moral, sino un principio metafísico. En efecto, en la metafísica de la voluntad de Schopenhauer, la voluntad es una realidad universal que unifica la totalidad del ser y subyace por debajo de los fenómenos. Estos últimos son pura apariencia, engaño, representación, en el sentido teatral del término, una diferencia importante con la concepción del fenómeno de Kant. 

Por su parte, la cosa en sí, la realidad, como en Kant, no puede ser representada, ni conocida discursivamente. Pero para Schopenhauer esta debe ser “sentida” en la experiencia interior, en el cuerpo, en los deseos, en los impulsos, en el dolor y en el placer. A la voluntad se accede mediante una intuición de lo más profundo de la propia interioridad. La experiencia interior de la voluntad se transforma así en un medio para comprender la totalidad, la realidad del mundo. La voluntad se manifiesta en cada individuo, no solo humano sino también en lo inanimado y en los seres vivos. Todo es expresión de la voluntad, la única diferencia entre una piedra y un humano es que aquella no puede saberlo y el ser humano sí. De modo que la voluntad, como impulso primario, se hace cuerpo y puede llegar a la conciencia de sí en el ser humano. Sólo en éste se encuentra  la  noción  de  un  fin,  de  propósito  u  objetivo.  Así,  Schopenhauer  no  pretende espiritualizar la naturaleza sino naturalizar el espíritu.  

La esencia de la voluntad en sí implica la ausencia de todo fin, de todo límite, porque es una aspiración sin término (1950, p.382.). 

El concepto de voluntad como corazón de la realidad es opuesto a las concepciones de Hegel del espíritu absoluto y de la historia como despliegue de la autoconciencia de la libertad.  

El que ha comprendido todo esto [...] no dará a las vicisitudes de la historia otro significado que el de un alfabeto por medio del cual se puede leer la idea del hombre. En sí y por sí, estas vicisitudes, carecen de importancia. Este hombre no creerá con el vulgo que el tiempo le traiga algo nuevo e importante, que por él ni en él se produzca algo que tenga realidad absoluta, ni que constituya un todo  con  un  comienzo,  un  fin,  un  plan  y  un  desarrollo,  ni  que  aspire  a  una finalidad, que sería el perfeccionamiento del género humano. [...]. El manantial que produce los individuos y sus formas es inagotable e infinito como el espacio y el tiempo y ellos mismos, como el espacio y el tiempo, no son otra cosa que fenómenos, voluntad visible. Este manantial infinito no puede ser agotado por ninguna medida finita, y toda acción o pensamiento tiene para reproducirse la eternidad entera ante él. En este mundo de los fenómenos no pueden darse pérdidas ni ganancias verdaderas. (1950, p. 402). 

La historia, y el pretendido sentido de la historia, no serían más que representaciones, apariencias. Por su parte la existencia humana, atada a la cadena de la voluntad, al deseo que nunca puede saciarse, no es otra cosa que sufrimiento.  

Los cuidados que nos produce la voluntad exigente, cualquiera que sea su forma,  agitan  y  desasosiegan  continuamente  nuestra  conciencia,  y  sin tranquilidad no hay dicha posible. De este modo el sujeto de la voluntad está  atado  a  la  rueda  de  Ixión,  está  condenado  a  llenar  el  tonel  de  las Danaides, al suplicio del Tántalo. (1950, p. 416). 

La voluntad, que es puro devenir, fluir sin materia, se identifica con el mundo y con la más inmaterial de las artes, la música. Más aún, puede decirse que la música al ser una con la voluntad,  es  la  realidad.  De  ahí  que  estamos  ante  una  metafísica  del  arte  y  más específicamente una metafísica de la música. La música es la imagen directa de la voluntad, nos habla del deseo, se trata de un arte no conceptual y no representativo12. En la música la voluntad está presente como puro juego, sin conceptos. 

la música que es indiferente del mundo fenomenal y aun lo ignora en absoluto, podría subsistir, en cierto modo, aun cuando el mundo no existiese; lo que no se puede afirmar de las demás artes. (1950, p. 482). 

 

12 Como afirma Andrew Bowie “Schopenhauer expone su argumento totalmente dentro de la tradición musical que se desarrolla con el clasicismo vienés […] Lo que  dice […] se atribuye a una música específicamente moderna, que se aparta de la música de contrapunto del pasado y abre un nuevo dinamismo basado en la armonía, así como nuevas posibilidades para expresión subjetiva; todo esto aparecía con especial claridad en Beethoven” (1999, p.225)

También Schopenhauer retoma la idea kantiana del genio creador: 

la obra del genio consiste en la invención de la melodía, en el descubrimiento de los más profundos secretos de la voluntad humana, y su acción, aquí más que  en  parte  alguna,  es  independiente  de  toda  reflexión,  de  toda  intención deliberada, pudiendo decirse de ella que es una inspiración. El concepto, aquí como  en  todas  las  regiones  del  arte  es  estéril;  el  compositor  nos  revela  la esencia interior del mundo y expresa la más honda sabiduría en un lenguaje que su razón no comprende. (1950 , pp.485, 486). 

La  única  posibilidad  para  el  ser  humano  de  contemplar,  acceder,  a  la  voluntad  sin  ser devorado por ella, sin ser voluntad, es la actitud estética, es decir, la transformación del mundo en un espectáculo que puede ser contemplado con placer desinteresado. El desinterés es una característica de la actitud estética para Kant, pero aquí Schopenhauer lo lleva al extremo convirtiéndolo  en  un  desinterés  por  la  vida.  Así,  la  experiencia  estética,  la  actitud  estética cuando escuchamos música constituye el paradigma de esta experiencia de la realidad que proporciona un instante de ausencia de la voluntad. En la creación como en la apreciación artística hay un componente de negación de la voluntad, se produce el olvido pasajero del propio  sufrimiento,  por  lo  que  la  música  redime  transitoriamente  del  dolor  de  la  voluntad. Schopenhauer propone así una suerte de religión del arte, una religión atea, que ve en la música la presencia de la voluntad.  

La música de Richard Wagner recoge la metafísica de la música de Schopenhauer. Su obra pretende realizar el ideal de la obra de arte total, una síntesis entre las artes, lo que representa una de las expresiones más acabadas del romanticismo. En sus temas, la presencia de los mitos y  tradiciones  pretenden  contribuir  a  la  unidad  nacional  germánica  como  oponerse  a  las transformaciones sociales producidas por la revolución industrial, que despoetizan el mundo y la vida. 

 

Nietzsche:  muerte  de  Dios,  nihilismo  y  eterno  retorno  de  lo 

mismo 

La  filosofía  de  Nietzsche,  al  menos  en  su  comienzo,  está  marcada  por  su  relación  con Wagner, así como por la influencia de Schopenhauer y la impronta del romanticismo. Se trata de una  obra  compleja  y  asistemática,  cuyo  lenguaje  poético  y  metafórico  hace  que  sus  textos resulten para el lector sumamente seductores, pero, al mismo tiempo, complejos y abiertos a múltiples interpretaciones. La historia de la recepción de la obra de Nietzsche es una prueba de ello.  

Suele  considerarse  que  hay  al  menos  dos  grandes  períodos  en  su  producción  filosófica, marcados por la devoción a Wagner y por su posterior ruptura. El primer período romántico y de exaltación de la figura de Wagner, especialmente en el Origen de la tragedia, es sucedido por la decepción respecto de Schopenhauer y Wagner, a quienes denomina en Humano demasiado humano  el  “pesimismo  romántico”,  el  “pesimismo  de  los  abstinentes,  fracasados,  derrotados” (2007, §7, p. 11). Nietzsche termina por acusar a los poetas, siempre refiriéndose implícitamente a Wagner, de impostores: 

El poeta finge conocer a fondo y saber de estas cosas; más aún, al explicar actos  y  destinos  humanos  se  comporta  como  si  hubiese  estado  presente  al tejerse toda la red del mundo: hasta tal punto es un impostor (2007, §32, p. 21). 

Pero,  como  escribe  René  Girard,  en  realidad  toda  su  vida  Nietzsche  escribió  directa  o indirectamente sobre Wagner, a favor de él primero, luego contra él. Y “cuando se aproxima el colapso final y aunque Wagner ya ha muerto, continúa siendo una figura que lo obsesiona, quizá más que nunca” (1984, p. 74). 

Sin  pretender  agotar  la  obra  de  Nietzsche,  ni  mucho  menos,  esbozaremos a continuación algunos de los motivos o ideas principales de sus obras.  

En su primera obra importante, El origen de la tragedia, Nietzsche estudia la tragedia griega como  la  expresión  de  la  conciliación  entre  dos  principios  opuestos,  principios  a  la  vez antropológicos y estéticos: lo apolíneo y lo dionisíaco. Se trata de “potencias artísticas que brotan de  la  naturaleza  misma”  (Nietzsche,  2005,  p.  48).  Una  oposición  trágica,  que  guarda  cierta correspondencia con la distinción de Schopenhauer entre el mundo como voluntad y el mundo como representación. Lo apolíneo (por el dios Apolo) es el principio diurno de lo armónico, de lo mesurado, del ensueño, de la bella representación. Lo dionisíaco (por el dios Dionisos) es un principio  nocturno,  es  la  embriaguez,  el  instinto,  el  impulso  vital  que  lo  engendra  todo  y  lo destruye todo. Lo dionisíaco por tanto es pérdida de la individuación y certeza de que la verdad esencial del ser humano es la voluntad de poder. Lo dionisíaco asimismo es el motor del proceso creador, es un impulso ciego que busca expresarse. Es necesario advertir que mientras para Schopenhauer el arte era un momento de negación de la voluntad y por lo tanto de descanso – efímero- del sufrimiento de la vida, para Nietzsche el arte es una afirmación de la vida, de la voluntad de vivir, y una aceptación del destino trágico del ser humano. 

Los  propósitos  centrales  de El origen de la tragedia  iban  más  allá  del  estudio  literario  o filológico de la tragedia. Nietzsche expone aquí un diagnóstico general de la cultura occidental como decadencia y enmascaramiento. Si la cultura griega presocrática pudo afirmar y expresar artísticamente el destino trágico del hombre –que el hombre es voluntad y finalmente se disolverá en  ella-  a  partir  de  Sócrates  y  Platón  comienza  la  represión  y  el  enmascaramiento  de  lo dionisíaco, lo cual marca decisivamente la historia de la cultura occidental. En efecto, cuando la tragedia llega al punto de su máximo esplendor, surge el espíritu crítico de la filosofía que no puede asumir el sentimiento de horror dionisíaco, pues el hombre teórico carece de apertura a esa  dimensión  oscura,  nocturna,  de  la  existencia.  Sócrates  y  Platón  comienzan  un  camino descendente  hacia  la  decadencia,  que consiste  en  la  separación  de  arte  y  vida,  apariencia  y realidad.  Se  sustituye  entonces,  dice  Nietzsche,  la  fuerza  dionisíaca  por  la  hipocresía  y  el fingimiento. La ciencia y la moral cristiana son ascetismos antinaturales que oprimen lo más vivo y profundo del hombre. Y de aquí se desprende el otro propósito del texto, que es el de exaltar la figura de Wagner. La cultura occidental convertida en una visión científica vacía, cuya moral es una artificial imposición de los más débiles, será redimida por un arte nuevo, la música de Wagner,  el  artista  dionisíaco.  “Sí,  amigos  míos,  creed  conmigo  en  la  vida  dionisiaca  y  en  el renacimiento  de  la  tragedia.  El  tiempo  del  hombre  socrático  ha  pasado  […]  Ahora  osad  ser hombres trágicos” (Nietzsche, 2005, p. 173). 

Luego de la ruptura con Wagner, en el segundo momento de su obra, encontramos que otro motivo de la filosofía de Nietzsche, la muerte de Dios, resulta un punto central del cual el filósofo extrae consecuencias cruciales. Así, en el célebre pasaje de La gaya ciencia o La ciencia Jovial llamado “El hombre loco” leemos:  

No habéis oído de aquel hombre loco que una luminosa mañana encendió un farol, corrió al mercado y se puso a gritar incesantemente: «¡Estoy buscando a Dios!, ¡estoy buscando a Dios!». Justo allí se habían juntado muchos de los que no creían en Dios, por lo que levantó grandes carcajadas. ¿Acaso se te ha extraviado?, dijo uno. ¿Se ha perdido como un niño?, dijo otro. ¿O es que se ha  escondido?  ¿Tiene  miedo  de  nosotros?  ¿Se  ha  embarcado?  ¿habrá emigrado?: así gritaban y se reían todos a la vez. El hombre loco se puso de un  salto  en  medio  de  ellos  y  los  taladró  con  su  mirada.  «¿Adónde  se  ha marchado Dios?», exclamó, «¡os lo voy a decir. Lo hemos matado, ¡vosotros y yo!  ¡Todos  nosotros  somos  sus  asesinos!  Pero  ¿cómo  lo  hemos  hecho? ¿Cómo hemos podido bebernos el mar? ¿Quién nos ha dado la esponja para borrar todo el horizonte? ¿Qué hemos hecho cuando hemos soltado la cadena que unía esta Tierra con su sol? ¿Hacia dónde se mueve ella ahora? ¿Hacia dónde nos movemos nosotros? ¿Nos vamos alejando de todos los soles? ¿No estamos cayendo sin cesar? ¿Hacia atrás, hacia un lado, hacia delante, hacia todos los lados? ¿Sigue habiendo un arriba y un abajo? ¿No vamos errando como a través de una nada infinita? ¿No notamos el hálito del espacio vacío? ¿No hace más frío? ¿No viene continuamente la noche, y más y más noche? ¿No es necesario encender faroles por la mañana? ¿No oímos todavía nada del ruido de los enterradores que están enterrando a Dios? ¿No olemos todavía nada de la pudrición divina? ¡También los dioses se pudren! ¡Dios ha muerto! ¡Dios  seguirá  muerto!  ¡Y  nosotros  lo  hemos  matado!  ¿Cómo  consolarnos, nosotros asesinos de todos los asesinos? Lo más santo y más poderoso que el mundo poseía hasta ahora se ha desangrado bajo nuestros cuchillos, ¿quién nos limpiará de esta sangre? ¿Con qué agua podríamos purificarnos? ¿Qué ceremonias expiatorias, qué juegos sagrados tendremos que inventar? ¿No es la grandeza de esta hazaña demasiado grande para nosotros? ¿No tenemos que convertirnos nosotros mismos en dioses para parecer dignos de ella? No 

ha habido nunca hazaña mayor ¡y quienquiera que nazca después de nosotros formará  parte,  por  causa  de  esta  hazaña,  de  una  historia  superior  a  toda  la transcurrida  hasta  ahora!»  Aquí  el  hombre  loco  se  quedó  callado  y  volvió  a dirigir la vista a sus oyentes: también ellos callaban y lo miraban extrañados. Finalmente, tiró su farol al suelo, de modo que se hizo pedazos y se apagó. «He  venido  demasiado  pronto»,  dijo  después,  «no  es  todavía  mi  momento. Este acontecimiento enorme está todavía viniendo y de camino, y no ha llegado aún a oídos de los hombres. El relámpago y el trueno necesitan tiempo, la luz de  las  estrellas  necesita  tiempo,  las  hazañas  necesitan  tiempo,  también después de hechas, para ser vistas y oídas. Esta hazaña sigue siendo para ellos más lejana que las más lejanas estrellas, ¡y sin embargo la han hecho!». 

Se  cuenta  además  que  ese  mismo  día  el  hombre  loco  se  metió  en 

diferentes  iglesias  y  que  en  ellas  entonó  su requiem aeternan deo.  Llevado fuera e interrogado, se dice que sólo repuso esto: «¿Qué otra cosa son aún estas iglesias que tumbas y estelas funerarias de Dios?» (Nietzsche, 2011, pp. 102, 103).  

En este texto el anuncio de la muerte de Dios implica la pérdida de un fundamento último, de la fuente de sentidos, de la garantía de la verdad (recordemos para contrastar el lugar que ocupa Dios en la obra de Descartes). El socavamiento metafísico que implica la muerte de Dios suscita, en primer término, un sentimiento de angustia como puede apreciarse en las preguntas “¿Hacia dónde iremos nosotros?” “¿No nos caemos continuamente?” “¿Acaso hay todavía un arriba y un abajo?” “¿No erramos como a través de una nada infinita?” “¿No nos roza el soplo del espacio vacío?”. Sin un fundamento absoluto “erramos en una nada infinita”, es decir, en un vacío de sentidos. De la muerte de Dios, se sigue que no hay ni en el conocimiento, ni en la moral, una verdad última o un valor absoluto. La muerte de Dios es el advenimiento del nihilismo (nihil, del latín nada), la decadencia, el vacío de valores.  

Sin embargo, como puede leerse a continuación, el que ha dado muerte a Dios, -la ciencia, el progreso, la ilustración, en suma, la cultura burguesa- tiene que ponerse a la altura de su acto. “¿No  es  la  grandeza  de  este  acto  demasiado  grande  para  nosotros?  ¿No  tendremos  que volvernos nosotros mismos dioses para parecer dignos de ella?”. La muerte de Dios, requiere que el hombre se haga cargo de sí mismo, que deba inventarse a sí mismo, sus valores, su verdad. De modo  que  esta  idea  está  ligada  al anuncio  del  advenimiento  del  superhombre:  la autosuperación creadora, el filósofo del futuro, dominador de la historia. El superhombre es el hombre dueño de su destino, que expresa su voluntad de poder. 

 La ausencia de fundamentos, el vacío metafísico, se vincula también con la distinción entre origen e invención. Nietzsche aplicó esta distinción tanto al conocimiento como a la poesía, a la religión y a la moral. Respecto de esta última en el prólogo de la Genealogía de la moral sostiene que la pregunta por el origen (Ursprung) del bien y del mal conduce a un “por detrás del mundo”, un soporte último, por ejemplo, Dios. Así, afirma que al problema del origen del mal  

le dediqué, en una edad en que se tiene «el corazón dividido a partes iguales entre los juegos infantiles y Dios»13, mi primer juego literario de niño, mi primer ejercicio de caligrafía filosófica” [Sin embargo, un] “aleccionamiento histórico y filológico, y además una innata capacidad selectiva en lo que respecta a las cuestiones psicológicas en general, transformaron pronto mi problema en otro: ¿en qué condiciones se inventó (erfand) el hombre esos juicios de valor que son las palabras bueno y malvado? (1995, pp. 19, 20).  

En este mismo sentido la poesía también fue inventada. En La gaya ciencia o La ciencia jovial afirma que la poesía es un “lazo mágico” cuyo surgimiento se liga a su capacidad para apaciguar y controlar. La métrica y el ritmo operan una suerte de coacción, de colocarse al unísono, ante el  cual  los  individuos  ceden.  La  música  y  el  baile  tienen  una  función  terapéutica  en  cuanto descargan las emociones y limpian el alma. Ni la poesía, ni la moral, ni el conocimiento forman parte de una naturaleza humana, sino que resultan de su utilidad en la lucha por la vida.  

La búsqueda de un origen supone el ir al encuentro de un soporte metafísico, de una esencia que se realiza en el tiempo. El origen sería lo dado necesariamente, y es por eso que también remite a la idea de un destino. Contrapuesto al origen, el concepto de invención, que Nietzsche sostiene, se vincula no con una identidad esencial sino con una producción humana, y como tal contingente, azarosa, accidental, que se liga a intereses y fines prácticos. Como lo expone en Genealogía de la moral respecto de la moral cristiana, los valores morales son una invención en la lucha por la vida.  

Por su parte Así hablaba Zaratustra es un extenso poema donde Nietzsche, a través del personaje del profeta Zaratustra, expone sus principales ideas: la muerte de Dios, la crítica a cultura burguesa y a la religión, la voluntad de poder, y una concepción del tiempo  como  eterno  retorno  de  lo  mismo.  De  manera  literaria,  poética,  Nietzsche propone esta idea sobre el tiempo afín a las concepciones orientales.  

- ¡Mira ese pórtico! Tiene dos caras. Dos caminos se juntan aquí: nadie los ha seguido aún hasta el término ... Esta larga calle que baja, dura una eternidad, y esa larga otra larga calle que sube… es otra eternidad. Esos caminos son opuestos,  van  uno  contra  otro,  y  aquí,  en  este  pórtico,  se  encuentran.  El nombre del pórtico, está escrito encima: se llama ‘instante’. 

 -  Todo  lo  recto  miente…  Toda  verdad  es  sinuosa;  el  tiempo  mismo  es  un círculo. 

 - ¡Mira este instante! Desde este pórtico del momento va hacia atrás una larga y eterna calle: detrás de nosotros hay una eternidad.  

Todo lo capaz de correr, ¿no debe haber recorrido ya alguna vez esta calle? Todo  lo  que  puede  suceder,  ¿no  debe  haber  sucedido,  ocurrido,  pasado  ya alguna vez? Y si todo ha existido ya por aquí, ¿qué piensas tú de este instante? Este pórtico, ¿no debe también...haber ya existido por aquí? 

13 Nietzsche cita los versos 3781-3782 del Fausto de Goethe. 

¿Y no están todas las cosas trabadas de tal modo que este instante atrae en pos de sí todo lo venidero? ¿Por consiguiente… aún a sí mismo? ¡Porque todo lo  capaz  de  correr  debe  recorrer  también  una  vez  más  esta  larga  calle  que sube! Y esa araña perezosa que se arrastra a la luz de la luna, y esa misma luz  de  la  luna,  y  yo  y  tú,  que  ahora  nos  encontramos  juntos  en  el  pórtico cuchicheando sobre cosas eternas, ¿no debemos haber pasado ya por aquí todos  nosotros,  y  volver  y  correr  por  la  otra  calle  que  sube?  ¿No  debemos volver eternamente por esa larga y lúgubre calle? (1979, pp. 110, 111) 

El eterno retorno pone en tela de juicio una concepción del tiempo y de la historia lineal y progresiva. Si el pasado es infinito todo tiene que haber pasado ya; si el futuro es infinito contiene todo lo que va a ocurrir. Sin embargo, Nietzsche afirma que no se trata de una visión circular sino de un cambio en el centro de gravedad del tiempo: ya no el futuro o el pasado sino el instante, el pórtico, es el centro del tiempo donde convergen todas las eternidades. Se trata de una nueva forma de existencia humana. El curso del tiempo es como una danza en la que todo gira. “El superar, el resistir la idea del eterno retorno, produce la transformación decisiva de la existencia, trae  consigo  la  transformación  de  toda  seriedad  y  de  toda  pesadez  en  la  ligereza,  en  la sobrehumana ligereza de la risa”, afirma Eugene Fink (1982, p.105). 

Finalmente, podemos afirmar que Nietzsche es un filósofo que, admirado y criticado por igual, constituye una de las figuras inevitables a las que vuelve una y otra vez la filosofía del siglo XX. Por la seducción de sus metáforas y la potencia de su lenguaje y de su crítica, sus textos han sufrido un destino paradójico en el marco de las ideas de su autor: se han convertido en clichés culturales muchas más veces citados que comprendidos.  

 

Referencias 

Bowie, A. (1999). Estética y subjetividad. La filosofía alemana de Kant a Nietzsche y la teoría 

estética actual. Madrid: Visor.  

Fink, E. (1982). La filosofía de Nietzsche. Madrid: Alianza.  Girard,  R.  (1984).  “Estrategias  de  la  locura:  Nietzsche,  Wagner  y  Dostoyevsky”  en Literatura, 

mímesis y antropología. Barcelona: Gedisa.  Kant, M. (1973). Crítica del Juicio. México: Porrúa.  Melamed, A. (2010). “La angustia entre creación e imitación: perspectivas contemporáneas sobre 

la teoría del genio” en Revista figuraciones. Teoría y crítica de artes, UNA, Nº 7. Nietzsche, F. (1995). Genealogía de la moral. Buenos Aires: Alianza.  Nietzsche, F. (2007). Humano, demasiado humano. Madrid: Akal.  Nietzsche, F. (1979). Así hablaba Zaratustra. Buenos Aires: Siglo XX.  Nietzsche, F. (2005). El nacimiento de la tragedia o Grecia y el pesimismo. Madrid: Alianza.  Nietzsche, F. (1999). La ciencia jovial. Caracas: Monteavila. 

Safranski, R. (2006). Schiller o la invención del idealismo alemán. Barcelona: Tusquets.  Schopenhauer, A. (1950). El mundo como voluntad y representación. Buenos Aires: Librería El 

Ateneo. 




CAPÍTULO 7 

Filosofía y música en el siglo XIX 

Julio César Moran 

 

 Sin dudas Kant abrió tres caminos: el de la filosofía trascendental como crítica del conocimiento, 

el de la ética y el de la filosofía del arte. Este último, el más romántico, con su concepción del genio, del desinterés y de que el arte no se aprende. La ética estableció algo que iba a resultar de mucha importancia en el siglo siguiente: la autonomía de la voluntad que se da a sí misma la ley como fundamento de la libertad humana. 

Los filósofos idealistas que le siguieron, al ver limitado el terreno gnoseológico, buscaron un yo diferente, así Fichte, detrás del yo que conoce, estableció un yo-voluntad. Este autor, con sus Discursos a la nación alemana,  iba  a  ser  fundamental  para  el  nacionalismo,  pues  Alemania entonces estaba en una situación casi feudal. 

En general en el siglo XIX se desarrollaron concepciones en ciertos aspectos ajenas a Kant, pues era nueva la concepción del arte, así como era fuerte la tendencia hacia el orientalismo. Hegel  sostuvo  su  concepción  del  espíritu  absoluto  no  sin  cierto  panteísmo  al  modo  oriental. También estableció la importancia del arte y dentro del arte, de la música. El arte, para Hegel, es uno de los modos para acceder a lo absoluto. Así mismo la importancia del arte se pudo apreciar en filósofo idealista, Schelling, quien sostuvo que el arte permite acceder al absoluto que sintetiza lo consciente y lo inconsciente. 

De  los  filósofos  que  reaccionaron  contra  Hegel  Schopenhauer  fue  quizás  quien  más inteligentemente comprendió el sentido de la música. En el pensamiento de Schopenhauer es la voluntad  el  fundamento  y  la  música,  más  allá  de  las  ideas,  es  la  que  puede  manifestar  a  la voluntad en sí misma y, desde su perspectiva pesimista, al dolor de la existencia humana. Sin embargo, la música empieza y termina, es efímera (1950). La inteligencia de Schopenhauer fue comprender que la música era un lenguaje exclusivo, no traducible a ningún otro tipo de lenguaje. De modo que, cuando hablamos de música ya no hablamos de música. 

En el mismo siglo XIX se desarrolló una concepción de la música denominada programática, es decir, que supeditaba la música a un programa de ideas filosóficas, literarias, sentimentales, etc.  Héctor  Berlioz  compuso  la Sinfonía fantástica  cuyo  programa  se  refería  a  una  idea  fija amorosa. Tchaikovsky en los programas de sus sinfonías introducía sus confesiones de tristeza. Pero para Schopenhauer la música programática era una falsedad, no existía, porque la música no es idea y depende de sí misma. Nada de esas obras podía ser música y menos aún la ópera, pues  en  la  ópera  la  música  se  subordina  a  la  acción  escénica.  Había,  sin  embargo,  una excepción,  Giacomo  Rossini,  quien  supeditaba  la  acción  escénica  a  la  música.  Para Schopenhauer si la música no lo era todo, entonces, no era nada. 

Schopenhauer  influyó  decisivamente  en  el  gran  músico  Richard  Wagner  (1813-1883).  La importancia  de  la  voluntad,  del  poder,  del  dolor,  así  como  el  orientalismo  de  Schopenhauer fundado en los Upanishads14 fueron muy importantes para Wagner.  

Wagner, quien compuso 13 óperas –si bien no le gustaba llamarlas así- quiso ir más allá de Schopenhauer, porque creía que podía ser él el único hombre que podía, al mismo tiempo, ser músico, libretista y filósofo. El fundamento de su sistema, según uno de sus diarios, era el amor, pero no el amor abstracto sino el amor sexual, concebido como en San Juan de la Cruz, como una experiencia mística de fusión del alma con el mundo, como la música para Schopenhauer.  

Federico  Nietzsche,  filósofo  y  músico  también,  vio  en  Wagner  una  resurrección  del  héroe griego, cuestión a la apuntaba la obra que había presentado a su universidad, El origen de la tragedia (1950). Allí interpretaba a la tragedia griega como la conjunción de dos factores: la fuerza de la vida, Dionisos y la forma del arte, Apolo, es decir, lo dionisíaco y lo apolíneo. La música estaba  precisamente  del  lado  de  lo  dionisíaco.  La  universidad  rechazó  este  trabajo  porque contrariaba los criterios filológicos vigentes. La relación entre Nietzsche y Wagner fue compleja, con encuentros y desencuentros. De ver en Wagner el príncipe de la tragedia griega, Nietzsche terminó rechazando al músico por lo que él consideraba sus concesiones al cristianismo en el festival sagrado Parsifal.  

Para Nietzsche el cristianismo era la moral plebeya. Por otra parte, su inversión de los valores y la importancia que concedía a la Voluntad de poder lo llevaban a rechazar todo espiritualismo. Sin embargo, a su modo, había algo de místico en Nietzsche pues su concepción del eterno retorno implicaba un rechazo del cambio y una afirmación cíclica del Ser, no ajena a lo oriental.  

Pero Nietzsche se equivocaba respecto a Wagner, quien nunca fue un cristiano genuino. En sus  dramas  musicales  predominan  los  elementos  orientales  como  en  Schopenhauer: reencarnaciones,  fusión  con  el  alma  del  mundo,  caída  de  los  dioses  tradicionales,  magos  de poderes supraterrenales, cuestionamiento de la identidad, dolor, nihilismo. 

Nietzsche  se  equivocaba  sobre  Wagner  también  en  otro  aspecto:  en  Wagner,  como  en Schopenhauer, nunca la música se subordinaba a la idea y era la orquesta, a pesar de que el músico pretendía reunir a todas las artes, la que dominaba totalmente la acción escénica y podía seguirse sin ninguna consideración de programa alguno. No en vano Wagner había sostenido que en la Novena Sinfonía de Beethoven las voces eran tratadas como instrumentos. 

La  vida  de  Wagner  tan  cuestionada  en  su  antisemitismo  y  sus  relaciones  amorosas  en realidad  no  ha  tenido  repercusión  en  sus  obras  más  importantes,  aunque  se  ha  intentado encontrar el germanismo en Los maestros cantores y un judaísmo decadente en la Tetralogía.  

Así pues, para explicar el lugar de la música en el siglo XIX hemos partido de Kant, pero hemos llegado mucho más lejos de lo que Kant podría pensar.  

 

14 libros sagrados hinduistas 

Referencias 

Fichte, J.G. (1988). Discursos a la nación alemana. Madrid: Tecnos. Nietzsche, F. (2005). El nacimiento de la tragedia o Grecia y el pesimismo. Madrid: Alianza.  Schopenhauer, A. (1950). El mundo como voluntad y representación. Buenos Aires: Librería El 

Ateneo. 




CAPÍTULO 8 

De la fenomenología a Heidegger y la crítica a la 

modernidad 

Analía Melamed 

 

La conciencia-mundo de la fenomenología 

 A  comienzos  de  siglo  XX,  Husserl  (1859-  1938),  filósofo  que  procedía  del  campo  de  las matemáticas, busca en la filosofía una fundamentación última de la ciencia en el marco de los problemas  planteados  por  el  auge  del  positivismo  y  de  diversos  reduccionismos  como  el psicologismo, el historicismo o distintas formas de naturalismos. Según Husserl estos enfoques ponen en crisis a la filosofía y a la ciencia al apelar a los hechos como fundamento último: las perspectivas  de  orden  naturalista  consideran  los  desarrollos  del  pensamiento  como consecuencias  de  procesos  físicos  naturales;  el  historicismo,  por  su  parte,  privilegia  en  su explicación la contextualización histórica; el psicologismo considera todo acto y contenido de la mente  únicamente  en  cuanto  hechos  psíquicos.  Todos  ellos  conducen  según  Husserl forzosamente al relativismo y al escepticismo. Así, por ejemplo, si el pensamiento, incluidas las leyes de la lógica, se reduce a procesos psíquicos, o a procesos físico-naturales, o a expresión de  un  determinado  contexto  histórico  y  social,  sería  imposible  formular  juicios  con  validez necesaria y universal (requisitos de la ciencia), quedando en una mera probabilidad.  

Los reduccionismos son consecuencia de no establecer la distinción entre, por una parte, el acto psíquico y sus condiciones contextuales (físicas, sociales, económicas) y, por otra parte, la validez de su contenido. El sumar 2+2 es un acto psíquico, pero la validez de 2+2=4 no depende de dicho acto.  

Husserl plantea que la respuesta a tales reduccionismos es la fenomenología, pues se trata tanto  de  una  filosofía  como  de  un  método  y  sobre  todo  de  un  proyecto  filosófico  del  que  se consideraba  iniciador.  De  hecho,  tuvo  una  gran  influencia  en  autores  del  siglo  XX  como Heidegger, Sartre, Merleau-Ponty, así como también en la crítica literaria y cultural. Entre las publicaciones  destacadas  de  Husserl  se  encuentran Investigaciones lógicas  (1901), Filosofía como ciencia estricta  (1910), Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica (1913), Meditaciones cartesianas (1931). 

El punto de partida de la fenomenología consiste en un volver a las cosas mismas, a una descripción fundamental de las cosas tal como son para nosotros, como las encontramos en la experiencia y como aparecen a la conciencia. En este sentido todo lo dado a la conciencia son para Husserl fenómenos, pero con esto no se refiere a una representación de algo extramental o de una realidad distinta a la de su aparición en la conciencia.  

Asimismo,  dado  que  nuestro  pensamiento  cotidiano  incluye  una  cantidad  de  suposiciones “teóricas” y prejuicios, el atenerse a las cosas mismas de la fenomenología requiere despojar al fenómeno y a la conciencia de todos esos elementos extraños añadidos. Por tal motivo puede afirmarse que la fenomenología es un método que consiste en una depuración o puesta entre paréntesis  (del  griego epojé)  de  esos  prejuicios  y  teorías.  Hay  que  dejar  de  lado  todas  las opiniones y explicaciones para observar con la mayor inmediatez posible lo que sucede en la conciencia, aquí y ahora. No se trata de poner en duda o cuestionar las teorías u opiniones, sino dejarlas fuera de juego. Que no afecten nuestras descripciones fundamentales. 

Asimismo, la fenomenología entiende a la conciencia de un modo específico. Conciencia no es un "ente" o un tipo de substancia, como se vio, por ejemplo, en Descartes. Por el contrario, en la base de la fenomenología hay una concepción de la conciencia como intencionalidad. La noción de intencionalidad, que Husserl retoma de su maestro, el filósofo Franz Brentano, significa que toda conciencia es conciencia de algo. 

Reconocemos  bajo  la  intencionalidad  la  propiedad  de  las  vivencias  de  “ser conciencia de algo”. Esta propiedad maravillosa, a la cual se reducen todos los enigmas metafísicos y de la razón pura, se nos apareció ante todo en el cogito explícito:  percibir  es  percibir  algo,  acaso  una  cosa;  juzgar  es  juzgar  una situación;  valorar  es  valorar  un  contenido  valioso;  desear  es  desear  un contenido apetecible; etc. El obrar se refiere a la acción, el hacer al hecho, el amar a lo amado, la alegría a aquello de que uno se alegra etc. En todo cogito actual,  una  mirada  irradia  del  puro yo  hacia  el  ‘objeto’  del  correspondiente correlato de la conciencia (Husserl, 1986, p.114). 

De  aquí  se  desprende  que,  si  bien  Husserl  retoma  el ego cogito  de  Descartes,  hay  entre ambos  otra  diferencia  fundamental,  además  de  la  ya  mencionada  desubstancialización  de  la conciencia. En el cogito de Descartes es indudable el acto de pensar, es decir, es cierto que pienso, pero dudoso su contenido, lo que pienso (porque se encuentra en pie la hipótesis del genio maligno). En cambio, en Husserl lo pensado, el contenido del pensamiento, es tan cierto como el acto mismo de pensar. La fórmula de Husserl es, entonces, ego cogito cogitatum, es decir, yo pienso lo pensado. Es tan cierto que pienso como lo que pienso. No puedo diferenciar, como pretendía Descartes, el acto de pensar de su contenido. Lo que sí podríamos plantear es la correspondencia entre lo que pienso y lo que existe fuera de mi mente, sin embargo, esta cuestión, es irresoluble. De modo que, como veremos, debe ponerse entre paréntesis.  

La conciencia, como pura intencionalidad, como “conciencia de”, está arrojada al mundo, es la que pone los sentidos del mundo. En efecto, si reflexionamos sobre lo que aparece a nuestra conciencia, advertimos que el sentido o significado de las cosas no está dado en sí mismas, sino que  es  lo  que  la  conciencia  pone  en  ellas.  Para  la  fenomenología  la  conciencia  es  pura exterioridad  puesto  que  siempre  está  lanzada  fuera  de  sí.  Se  trata,  como  dice  Sartre,  de  un estallido hacia el mundo, no de repliegue sobre sí misma, no de interioridad, no de substancia:  

[La  conciencia]  es  clara  como  un  gran  viento,  nada  hay  en  ella,  salvo  un movimiento para huir l un deslizamiento fuera de sí. […]Imaginaos ahora una serie ligada de estallidos que nos arrancan a nosotros mismos, que no dejan ni siquiera a un “nosotros mismos” el tiempo necesario para formarse detrás de ellos, sino que nos lanzan, al contrario, más allá de ellos, al polvo seco del mundo, a la tierra ruda, entre las cosas; imaginaos que somos rechazados y abandonados así por nuestra naturaleza misma en un mundo indiferente, hostil y  reacio;  habréis  comprendido  el  sentido  profundo  del  descubrimiento  que Husserl expresa en esta frase famosa: “Toda conciencia es conciencia de algo” (Sartre, 1960, p. 27). 

Y agrega más adelante:  

Ser es estallar en el mundo, es partir de una nada de mundo y de conciencia para  de  pronto  estallarse-conciencia-en-el-mundo.  Si  la  conciencia  trata  de recuperarse, de coincidir al fin con ella misma, en caliente, con las ventanas cerradas, se aniquila. A esta necesidad que tiene la conciencia de existir como conciencia  de  otra  cosa  que  ella  misma  Husserl  la  llama  "intencionalidad” (1969, pp. 27 y 28). 

Si, como decíamos, la conciencia es el movimiento de poner sentidos en el mundo, no hay para la fenomenología una distinción entre una conciencia-interioridad, por un lado, y un mundo-exterioridad,  por  otro  lado.  Lo  que  hay  es  una  conciencia-mundo.  No  se  puede  separar artificialmente la conciencia del mundo, porque no queda nada. Es preciso por tanto abandonar la idea tradicional de la conciencia repliegue, contacto consigo mismo. 

Puesto  que  lo  indudable  es  el  sentido  del  mundo  que  la  conciencia  pone,  la  descripción fenomenológica se enfoca en los significados a través de los cuales nos vinculamos con nuestro mundo.  Esto  requiere  asimismo  aceptar  el  carácter  trascendental  de  la  conciencia,  lo  cual significa su carácter constitutivo del sentido.  

Como vimos el método fenomenológico empieza por poner entre paréntesis todos los factores externos a este acto constitutivo de la conciencia. En progresivas reducciones se pretende aislar los elementos implicados en la constitución de sentido que la misma conciencia pone, de modo de llegar al significado más puro e incontaminado. Llegar a la esencia de algo, es llegar a su significado.  Lo  que  llama  Husserl  la  intuición  eidética  es  esa  captación  de  las  esencias.  La esencia no es algo que está “detrás” del aparecer, sino que es esa misma aparición, el significado de las cosas para la conciencia.  

En  resumen,  la  fenomenología  es  una  ciencia  rigurosa  pues  apunta  a  establecer  un conocimiento de las esencias y procede dirigiendo la atención al acto por el cual la conciencia constituye los sentidos. Esta ciencia requiere una reducción radical de la actitud natural, es decir, poner entre paréntesis nuestra creencia en la existencia de un mundo independiente de lo puesto por la conciencia. El suspender la actitud natural según la cual el mundo tiene un sentido en sí mismo se vincula entonces con esta idea de que el sentido del mundo es lo que la conciencia pone en él.  

 

Martín Heidegger: El “ser ahí” y la estructura originaria “Ser en 

el mundo” en El ser y el tiempo

La  presentación  de  Heidegger  en  el  libro  que  le  dedica  Rüdiger  Safranski Un maestro de Alemania. Martin Heidegger y su tiempo sobre su vida y su obra dice: “Martin Heidegger es, sin dudas, el filósofo más influyente del siglo XX. Pero también es una herida abierta en la filosofía alemana. Las controversias en torno a este pensador que, por razones filosóficas, se acercó al nacionalsocialismo y a quien estas mismas razones alejaron de este movimiento, han impedido que su obra se lea sin prejuicios (contraportada, 2010)”. En efecto, el debate sobre los motivos y el grado de adhesión al nazismo de este filósofo atraviesa las últimas décadas del siglo XX. Y si bien se trata de una cuestión que no puede soslayarse y que en cierto modo perturba la lectura, es innegable que estamos también ante uno de los filósofos inevitables, centrales, de la filosofía contemporánea.  

Discípulo  de  Husserl,  la  filosofía  de  Heidegger  está  vinculada  en  su  primera  parte  a  la fenomenología, en particular en la década de 1920, época en la que escribe El ser y el tiempo. Esta obra, que queda inconclusa, tiene una influencia decisiva. Sin embargo, ante el idealismo husserliano y su concepción de la filosofía como ciencia estricta, Heidegger subraya en El ser y el tiempo, el compromiso del yo con el mundo y pone de manifiesto su afinidad con las filosofías de Nietzsche y sobre todo de Kierkegaard. De hecho, la obra de este último filósofo tuvo mucha influencia antes y después de la primera guerra mundial en Alemania, época de formación del joven Heidegger. Como sugiere Hans-Georg Gadamer, el punto de partida de Kierkegaard para oponerse a la filosofía de Hegel es el mismo que adopta Heidegger, en tensión con la perspectiva de Husserl (Gadamer, 2002, pp. 62, 63). En efecto, la obra de Kierkegaard se comprende en oposición  o  como  respuesta  tanto  al  pensamiento  cristiano  como  a  la  filosofía  hegeliana. Confronta con Hegel en cuanto que para Kierkegaard no hay equivalencia entre el ser y el pensar, entre  la  realidad  y  el  pensamiento.  En  el  sistema  de  Hegel  encontramos  un  absoluto  que  se despliega y se automanifiesta, donde esencia y existencia coinciden. En Kierkegaard, en cambio, el  punto  de  partida  es  la  existencia  individual.  Desplaza  el  problema  general  del  ser  hacia  la pregunta por la existencia humana concreta. La esencia siempre corresponde a algo universal, en cambio la existencia es existencia singular, en cada caso mi o tu propia existencia. De modo que  el  hecho  de  mi  existencia  singular,  como  algo  contingente,  está  excluido  del  sistema hegeliano.  Sobre  el  hecho,  irreductible  a  cualquier  filosofía,  de  la  propia  existencia  dice Kierkegaard: 

Uno escarba la tierra con el dedo: huele a nada. ¿Dónde estoy? ¿Quién soy? ¿Cómo llegué hasta aquí? ¿Qué significa esta cosa llamada mundo? ¿Cuál es el significado de esta palabra? ¿Quién me atrajo a la totalidad y me deja ahora ahí? ¿Quién soy? ¿Cómo llegué al mundo?, ¿Por qué no se me preguntó?, ¿Por qué no se me familiarizó con los usos y costumbres? ¿Cómo es que cobré interés  en  esta  gran  empresa  que  se  llama  realidad?  ¿Por  qué  debo  tener interés alguno? ¿Acaso no es una cuestión de libertad? Y si estoy obligado a tomar parte, ¿quién es el director? Me gustaría hacerle un comentario (2004, pp. 115, 116). 

La impronta de este texto de Kierkegaard, donde se advierte el carácter de factum (hecho) irracional y contingente de la existencia, puede encontrarse en El ser y el tiempo. Podría decirse, como sostiene Gadamer y otros autores, el punto de partida de esta primera obra de Heidegger es la hermenéutica de la facticidad (Gadamer, 2002, p.63). El término hermenéutica refiere, en general, a la comprensión e interpretación. Antes de Heidegger la hermenéutica era considerada un método de las ciencias sociales, pero en Heidegger el concepto de hermenéutica adquiere otro espesor. Por un lado, lo que debe comprenderse es el hecho, paradójicamente oscuro e incomprensible  de  la  propia  existencia.  El  hecho,  como  decía  Kierkegaard,  de  encontrarse arrojado en el mundo, como pura posibilidad, pura contingencia, como un interrogante, sin una esencia o un destino prefijado. Este punto de partida es sin dudas, como decíamos, paradójico, “…hay que ser conscientes de que esto es como una espada de madera –dice Gadamer-; porque la  facticidad  significa  precisamente  la  resistencia  inamovible  que  lo  fáctico  opone  a  todo comprender  y  entender,  y  en  la  formulación  especial  que  Heidegger  dio  a  este  concepto,  la facticidad significa una determinación fundamental de la existencia humana” (2002, p. 63). 

Es justamente la comprensión del ser, de su propio ser, lo que distingue al ser humano de todos  los  demás  entes.  La  relación  del  ser  humano  consigo  mismo  y  con  el  mundo  es  de comprensión. De modo que en El ser y el tiempo Heidegger se propone un pensar la pregunta fundamental de la filosofía, la pregunta por el ser, tomando como punto de partida el preguntarse por el único ser que se pregunta por el ser: el ser humano, entendido como existencia. Jean Grondin afirma que la ontología fenomenológica que Heidegger quiere llevar a cabo se sustenta en  que  “para  despertar  la  pregunta  por  el  ser,  es  necesario  partir  de  una  interpretación explicitante  de  la  comprensión  de  ser,  más  o  menos  expresa,  que  es  la  comprensión  de  la existencia misma” (2008, p. 53). 

El hombre, la realidad humana, a diferencia del resto de los entes, tiene una relación con su propio ser. Somos relación con nosotros mismos, y, por lo tanto, una relación con el ser. De ahí que el ser humano para Heidegger es Dasein. Con este término Dasein, textualmente “ser-ahí”, quiere hacer referencia a que el ser humano es el ahí de la pregunta por el ser, es el lugar del preguntar.  Lo  propio  de  lo  humano  es  la  interrogación,  la  apertura  a  la  pregunta  por  el  ser. Entonces, en El ser y el tiempo hay una hermenéutica de la facticidad, que significa que el “ser ahí” está destinado a comprender el hecho –oscuro e incomprensible- de su propia existencia, de ese aparecer arrojado en el mundo sin haberlo elegido. Para Heidegger la comprensión es constitutiva  del  ser  del hombre:  nuestra  relación  con  nosotros  mismos  y  con el  mundo  es de comprensión. Por eso se habla de un giro ontológico de la hermenéutica: si lo óntico designa todo lo que hay, lo ontológico se refiere al interrogante por el ser: sobre el propio ser y sobre el ser  en  general.  El  hombre  es  el  ente  privilegiado  que  constituye  el  lugar  en  el  que  el  ser  se manifiesta. 15

El “ser ahí” en tanto existencia está constituido por el tiempo. El tiempo es de lo que estamos hechos, es, dice Heidegger en el prólogo de El ser y el tiempo, “el genuino horizonte de toda comprensión  y  toda  interpretación  del  ser”  (1971,  p.  27).  En  este  marco  establece  las determinaciones fundamentales del “ser ahí”, a las que llama existenciarios. 

El “ser ahí” es existencia, es un ser arrojado al mundo, sin esencia ni destino, arrojado al tiempo y a sus propias posibilidades. El “ser ahí” es posibilidad y, por ende, es una tarea para sí mismo,  tiene  que  hacerse  cargo  de  su  propia  existencia,  de  elegir  entre  sus  posibilidades. Heidegger subraya como propio del “ser ahí” el cuidado, cure o cura o Sorge -en alemán-, que significa “cuidar de” y “velar por”, refiere entonces al cuidado de las cosas y al cuidado de otros. Además, significa inquietud, preocupación, alarma y en el sentido más amplio, es un desvelo por “sí mismo”, como un interés existencial.  

Así mismo ese comprender del “ser ahí” es radicalmente histórico, se vincula a la situación en la que se halla. Heidegger interpreta la intencionalidad husserliana en términos de la relación inescindible  del  “ser  ahí”  con  su  mundo,  de  allí  que  su  “ser  en  el  mundo”  sea  su  estructura fundante: “el ‘ser ahí’ es como es en cuanto ‘ser en el mundo’” (Heidegger, 1971, p. 70). Como sostiene Safranski  

[para Heidegger]…hay que comenzar por el “Ser-en”. Pues “fenoménicamente” ni me experimento primero a mí mismo y luego experimento el mundo ni, a la inversa, experimento primero el mundo y luego me experimento a mí mismo, sino  que  en  la  experiencia  están  dadas  ambas  cosas  a  la  vez  en  unión indisoluble.  Esta  experiencia  recibió  en  la  fenomenología  el  nombre  de “intencionalidad”.  Según  Heidegger,  ahí  está  la  intuición  fundamental  de  la fenomenología, que él, por su parte, entiende como la relación del ser-ahí con el mundo, y no sólo, a diferencia de Husserl, como estructura de la conciencia. (2010, p. 190). 

Esta estructura del “ser ahí” como “ser en el mundo” es anterior a la relación de conocimiento sujeto-objeto. Su “ser en el mundo” da cuenta del vínculo que tiene el “ser ahí” con los entes a 

15 “Heidegger rechaza toda la empresa de la “metafísica” en el sentido tradicional de este término que indica algo eterno, infinito, perfecto. Propone en cambio, comprender el ser hombre en particular y al ser en general dentro del horizonte del tiempo […] Es…una «metafísica finita de la finitud»” (Löwith, 2006, p. 131) partir de su proyecto, en una relación de comprensión preteórica. Las relaciones con las cosas del  mundo  circundante,  las  cosas  que  usamos,  son  “a  la  mano”,  en  cuanto  su  significado es vivido por nosotros mientras las usamos. Cuando esta relación de familiaridad resulta perturbada por algún motivo, pasan a ser “objetos” en sentido estricto, es decir, objetos de conocimiento o de investigación, etc. Dejan de ser “a la mano” para ser “ante los ojos” y se convierten en el centro de una actitud teórica, de conocimiento, pero “el conocimiento es un modo del “ser ahí” fundado en el “ser en el mundo” (Heidegger, 1971, p.75), y no a la inversa.  

El mundo para Heidegger supone una suerte de juego entre varios mundos: es, por una parte, el  mundo  circundante,  las  cosas,  la  naturaleza,  lo  que  nos  rodea  inmediatamente;  asimismo mundo es el “mundo común”: el “ser ahí” se encuentra arrojado a una familia, una sociedad, a unos “usos y costumbres”, para retomar la expresión de Kierkegaard, y fundamentalmente a un lenguaje. Somos arrojados a un lenguaje, que no es otra cosa que una determinada comprensión del Ser. Por último, mundo también es el mundo “del sí mismo”, cada “ser ahí” con su proyecto y sus elecciones, construye a su vez sus mundos (del trabajo, de la familia, de los amigos, del estudio, etc.) y abre su propia comprensión del ser.  

Como decíamos “ser ahí” es existencia, y existir en Heidegger, Kierkegaard y Sartre es 

posibilidad y por lo tanto libertad. Existir es elegirse entre las posibilidades que la situación de cada cual permite. Pero existencia también en todos estos autores es angustia, que Heidegger y luego Sartre diferencian del miedo. El miedo es referido a una amenaza exterior. La angustia es  angustia  ante  sí,  en  Heidegger  es  angustia  ante  la  única  posibilidad  siempre  presente:  la muerte. Por eso el “ser ahí” es ser para la muerte: estar arrojados al tiempo es estar arrojados a la  finitud,  es  decir,  a  la  muerte.  La  muerte  es  la  posibilidad  de  la  imposibilidad  de  la  propia existencia (1971, p.273), no se trata de un suceso entre otros en el tiempo, sino que es el final del tiempo.  

Frente a este estar arrojados a la muerte Heidegger encuentra que  

El  encubridor  esquivarse  ante  la  muerte  domina  la  cotidianidad  tan encarnizadamente, que en el ser “uno con otro” se dedican los “allegados” a hablarle y convencerle justamente al “moribundo” de que escapará a la muerte y de que ´pronto volverá a la tranquila cotidianidad de aquel mundo de que él se  cura.  […]  Quiere  devolverlo  al  “ser  ahí”  ayudándole  a  embozar  aún  más completamente la más peculiar posibilidad de su ser (1971, p. 277). 

Esta  actitud  de  huida,  de  ocultamiento  de  la  angustia  ante  la  muerte  fue  narrada,  señala Heidegger, por Tolstoi en el relato La muerte de Iván Ilich (1971, p. 277). Este modo de existencia impropia, de huida y extrañamiento, se advierte en la avidez de novedades, en el consumo de información, en las habladurías. En efecto, la avidez de novedades, es una avidez de ver, pero no  para  comprender  lo  visto  “sino solo  para  ver  […]  busca  lo  nuevo  para  saltar  de  ello nuevamente a algo nuevo; [no busca] el ocio de demorarse en la contemplación, sino la inquietud y la excitación por parte de algo siempre nuevo” (Heidegger, 1971, pp.191, 192). La avidez de novedades resulta un camino de evasión de sí ya que “es en todas partes y en ninguna. Este modo del “ser en el mundo” desemboza una nueva forma de ser del ‘ser ahí’ cotidiano con la que éste se desarraiga constantemente” (p. 192). Por su parte, las habladurías, a “las que nada le queda  por  comprender”  rigen  la  avidez  de  novedades  “diciendo  lo  que  se  debe  tener  leído  y visto”,  es  un  refugiarse  en  lo  impersonal,  en  el  “se”:  “se  dice”,  “se  piensa”,  “se  hace”.  Como contrapartida,  enfrentar  la  angustia  en  la  existencia  auténtica  es  aceptar  la  propia  finitud,  así como asumir el hecho de tener que decidir y la responsabilidad que la libertad conlleva.  

 

El mundo como imagen: subjetividad y técnica en la modernidad 

En  la  década  del  ’30,  Heidegger  abandona  el  análisis  existencial  para  dedicarse  a  las cuestiones ontológicas. En El ser y el tiempo había ya señalado que la pregunta por el ser era el propósito de sus investigaciones. Una nueva orientación puede advertirse entonces en textos como Introducción a la metafísica  ([1936],  1973)  en  el  que  el  autor  reafirma  que  la  pregunta filosófica fundamental: “¿por qué es en general el ente y no más bien la nada?”, es decir, por qué hay un mundo si podría no haberlo.  

Si el ente designa todas las cosas o las cosas singulares, la pregunta de la filosofía se ocupa por aquello que hace que lo que es - los entes - sea; interroga por el ser, por el fundamento mediante el cual el ente es y es lo que es. En este sentido, retomando a Nietzsche, Heidegger sostiene que la filosofía consiste en un extraordinario preguntar por lo extra-ordinario, requiere un salirse de lo corriente y ordinario propio del orden de lo cotidiano (1973a, pp. 50,51).  

¿Qué relación hay entre el hombre y el ser? ¿Cómo es el nexo entre el pensar del ser y la palabra? ¿Existe un decir del ser por fuera del decir del ente? El propósito de Heidegger de llegar a  la  pregunta  ontológica  originaria  adopta  en Introducción a la metafísica  la  dirección  de  un retorno al pensamiento presocrático, lo que implica un volver a las significaciones que tuvieron ciertas palabras para los griegos. (1973a, pp. 65 y ss. y prólogo de Emilio Estiú). 

Este retorno no tiene la forma de un mero conocimiento histórico, que implica en un quedarse en lo ya dicho e interpretado. Es una rememoración, que supone un llegar a lo todavía no dicho, lo no pensado, lo no interpretado. Allí plantea Heidegger una diferencia con Nietzsche y su lectura de  los  griegos,  pues  éste  los  estudia,  según  Heidegger,  desde  lo  que  ya  ha  interpretado  la tradición. Se queda en lo dicho. Para Heidegger hay que pasar de lo dicho a lo no-dicho. Eso requiere un dialogar con los textos buscando lo todavía no interpretado, lo todavía no pensado. Interpretar no es introducir los propios pensamientos en los textos extraños, sino, a partir de las frases enunciadas, a través de lo dicho, poner a la vista lo aún no dicho.  

En esta rememoración del pensar del ser, se establece que la interrogación por el ser fue planteada  por  primera  vez  por  los  presocráticos.  Dice  Heidegger  que  para  estos  primeros filósofos el ser era comprendido como presencia en lo presente. De modo que su comprensión vincula  al  ser  con  el  aparecer,  pues  el  ser  es  lo  que  se  manifiesta,  es physis.  Tal  presencia requería  un  trabajo  de  develamiento,  de  desocultamiento.  Por  eso  para  los  griegos  “verdad” (aletheia) etimológicamente es desocultar: la verdad consiste en un desocultar el ser que nos rodea.  

Con  la  filosofía  socrático-platónica  se  produce  una  experiencia  diferente  del  ser.  Cuando Platón, con su teoría de las ideas y la división de dos mundos o planos, el mundo inteligible y el sensible, separa el ser y el aparecer, marca de manera decisiva todo el pensamiento posterior. Platón  identifica  el  ser  con  un  ente  en  particular,  las  ideas.  Abre  una  grieta,  así,  entre  ser  y apariencia. El ser es presencia fuera de lo presente, está más allá de lo que se nos aparece. Esto implica el olvido de la pregunta por el ser y la búsqueda de un ente que sea la explicación de todos los demás. Un ente privilegiado. En Platón, como dijimos, son las ideas, en Aristóteles la ousía o substancia, en la edad media, Dios. 

La metafísica occidental, que nace con Sócrates y Platón, tiene una dirección subjetivista que llega a su máxima expresión en la modernidad con un sujeto absoluto e incondicionado. Esta visión  del  sujeto  que  se  propone  a  sí  mismo  como  centro  de  referencia  frente  a  un  mundo devenido en objeto se inicia con la filosofía de Descartes. El ser del ente consiste, entonces, en este enfrentarse con el sujeto que lo pone ante sí y lo convierte en objeto en una relación de conocimiento. En cuanto la modernidad considera como problema central el del conocimiento, y del  conocimiento  científico  en  especial,  distorsiona  la  relación  originaria  hombre-mundo transformándola en una relación sujeto-objeto.  

Como vimos, lo propio del hombre consiste en ser arrojado a la verdad del ser, pues el hombre es existencia y apertura al ser en una relación inescindible con el mundo. Pero en la modernidad el “ser ahí” es considerado como sujeto de conocimiento y el mundo deviene en objeto, imagen, espectáculo, representación de la conciencia fundante. La modernidad es, entonces, la época de la imagen del mundo, cuando el olvido de la pregunta por el ser a favor de un ente llega a su máxima expresión y la razón se convierte en fuente privilegiada de conocimiento. 

El  giro  a  la  subjetividad  moderna,  que  se  liga  intrínsecamente  con  las  concepciones humanistas,  forma  parte,  entonces,  como  sostiene  Heidegger  en Carta sobre el humanismo ([1946] 1985) de un tipo de pensamiento que produce la deshumanización. Las interpretaciones humanistas, sea que se entienda al hombre como “animal racional”, como “criatura” o como “ser espiritual”,  no  dan  cuenta,  afirma  Heidegger,  de  la  auténtica  esencia  del  hombre.  Incluso  la palabra “humanismo” ha perdido su sentido. En efecto, la esencia del humanismo es metafísica y,  como  tal,  persiste  en  lo  que  denomina  el  ocultamiento  del  ser  en  favor  del  ente.  De  esta manera,  las  determinaciones  humanistas  de  la  esencia  del  hombre  no  alcanzan  a  lo  que  es auténticamente la dignidad del hombre, degradan su verdadera humanidad. 

El privilegio que la modernidad concede al problema del conocimiento, a la relación sujeto-objeto, a la razón científica, supone una comprensión específica del ser que se expresa en la técnica.  La  técnica  moderna  establece  una  relación  con  la  naturaleza  de  conocimiento  y  de dominación. Técnica no alude, entonces, a herramientas o instrumentos, sino a una comprensión del ser del ente signado por el dominio y basado en la clasificación, la medición y la explotación. De este modo, a juicio de Heidegger, la metafísica de la subjetividad moderna implica como su consecuencia necesaria la racionalización tecnológica. Detrás del humanismo moderno, está la deshumanización  técnica.  El  olvido  de  la  pregunta  por  el  ser  tiene  consecuencias  profundas: deriva en el dominio técnico. Y, como plantea en “La pregunta por la técnica” ([1953] 1994a) la técnica es peligro porque desvirtúa lo propio del hombre y pone en peligro su libertad. Pero, sin embargo, también es la oportunidad de plantear, si logramos sustraernos a su fascinación, una relación más profunda y originaria con el ser.  

 

“Pero lo que queda, lo instauran los poetas” 

 

La conferencia de 1936 “El origen de la obra de arte” gira en torno a la relación entre el ser y el acontecer de la verdad en la obra de arte. Heidegger pone el acento en que todo arte tiene la posibilidad de abrir un mundo, un campo de significaciones o de circulación de sentidos y limita el papel del artista creador, central para el romanticismo. La obra es cosa no objeto, es decir no está en función de un sujeto. Por el contrario, sólo a través de su ser cosa significa algo más, y ser cosa (y no objeto) significa que se sostiene en sí misma, más allá de la subjetividad de su creador. Como afirma Gadamer 

Debido a su sostenerse-en-sí-misma no sólo pertenece a su mundo, sino que en ella el mundo está ahí. La obra de arte abre su propio mundo. Algo es objeto sólo cuando ya no cabe en la articulación de su mundo, porque el mundo al que pertenece se ha descompuesto. En este sentido, una obra de arte es un objeto cuando es comercializada, pues entonces está privada de su mundo y lugar de pertenencia (2002, p. 102). 

Heidegger se refiere a la obra de Van Gogh quien, pintando únicamente el par de botas de un campesino, logra ir más allá del utensilio que representa; allí aparecen los múltiples aspectos del mundo del campesino. 

Pero junto al mundo Heidegger sostiene que hay otro elemento en la obra de arte que entra en tensión con él, que es la tierra. Mundo es el elemento de la obra de arte que siempre se abre a nuevas interpretaciones; tierra es elemento opaco, que se cierra sobre sí mismo, que resiste la  interpretación.  Mientras  que  la  objetivación  tecno-científica  quiere  penetrar  en  todos  los misterios de la naturaleza, la tierra en la obra es lo impenetrable. “La tierra es lo que tiene por esencia el ocultarse a sí misma. Hacer la tierra quiere decir: hacerla patente como ocultante de ella misma” (Heidegger, 1973b, p. 62). “La obra hace a la tierra ser una tierra” (p. 61), por lo cual el material de que está hecha la obra, piedra, color, sonido, palabra, van más allá de su función de soporte, tiene autentica existencia en la obra. “La roca llega a soportar y reposar, y así llega a ser por primera vez roca, el metal llega a brillar y a centellar, los colores a lucir, el sonido a sonar, la palabra a la dicción” (1973b, p.61).  

La obra de arte es una puesta en obra de la verdad y, por ello, afirma, es en esencia poesía. La  palabra “poesía”  está  usada  como  sinónimo de  creación.  Sin  embargo,  la  creación  puede darse  principalmente  mediante  la  palabra.  A  diferencia  de  Schopenhauer  y  Nietzsche  que consideraban que la máxima expresión del arte era la música, para Heidegger es la poesía el modelo para explicar todo el arte. En “Hölderlin y la esencia de la poesía” afirma: 

El poeta da nombre a los dioses, y lo da todas las cosas y las nombra en lo que son. Este nombrar no consiste en proveer algo, ya de antemano conocido, ni más ni menos que con un nombre, sino en que, al decir el poeta en palabras el vocablo esencial, mediante tal nombramiento se nombra, por vez primera al ente  para  lo  que  es,  y  de  este  modo  se  lo  reconoce  como  ente.  Poesía  es, pues, fundación del ser por la palabra (1994b, pp. 29,30).  

El destino del hombre es el desocultar el ser de los entes: “sólo somos y solo únicamente mientras mostramos lo que se sustrae. Este mostrar constituye nuestra esencia”, dice en Qué significa pensar  (1964,  p.6).  El  “ser  ahí”  es  palabra,  porque  decir  es  hacer  patente  o  dejar aparecer el ser de los entes. Nombrar las cosas es desocultarlas en su ser. Pero son en particular poetas  y  pensadores  quienes,  al  nombrar  y  decir,  ejercen  este  desocultamiento  ontológico. Poetas y pensadores no se resignan a quedar dentro de lo ya dicho y pensado. Y en efecto, el arte, y en especial la poesía, es un camino para superar la metafísica de la subjetividad y retornar a la pregunta por el ser. Los poetas y los pensadores nombran; el lenguaje cotidiano, en cambio, se limita a usar las palabras. La obra de arte es una puesta en obra de la verdad y por ese llevar a las cosas a su aparecer es que es posible, como dice en Introducción a la metafísica que “cada cosa, un árbol, una montaña, una casa, una llamada de pájaro pierda enteramente la indiferencia y la normalidad” (1973a, p.64). 

 

Referencias 

Gadamer, H-G. (2002). Los caminos de Heidegger. Barcelona: Herder. Grondin, J. (2008). ¿Qué es la hermenéutica? Barcelona: Herder. Heidegger, M. (1964). ¿Qué significa pensar? Buenos Aires: Nova. Heidegger, M. (1971). El ser y el tiempo. México: Fondo de Cultura económica.  Heidegger, M. (1973a). Introducción a la metafísica. Buenos Aires: Nova. Prólogo de Emilio Estiú. Heidegger, M. (1973b). El origen de la obra de arte. En Arte y Poesía. México: Fondo de Cultura 

Económica. 

Heidegger, M. (1985). Carta sobre el humanismo. Buenos Aires: Ediciones del ‘80. Heidegger,  M.  (1994a).  “La  pregunta  por  la  técnica”.  En Conferencias y artículos,  Barcelona: 

Ediciones del Serbal.  

Heidegger, M. (1994b). Hölderlin y la esencia de la poesía. Barcelona: Anthropos. Husserl,  E.  (1986). Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica, 

México: Fondo de Cultura Económica. 

Kierkegaard, S. (2004). La repetición, Buenos Aires: JCE. Löwith, K. (2006). Heidegger, pensador de un tiempo indigente. Sobre la posición de la filosofía 

en el siglo XX. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica.  Safranski,  R.  (2010). Un maestro de Alemania. Martin Heidegger y su tiempo.  Buenos  Aires: 

Tusquets. 

Sartre, J.-P. (1960). "Una idea fundamental de la filosofía de Husserl: la intencionalidad" en El 

hombre y las cosas. Buenos Aires: Losada. 




CAPÍTULO 9 

Hermenéutica y giro ontológico 

Alejandra Bertucci 

 

En  su  libro ¿Qué es la hermenéutica?  Jean  Grondin  señala  que  podemos  encontrar  dos sentidos del término en el campo intelectual hoy: 1) un sentido amplio, que designa un espacio intelectual y cultural en donde no hay verdad ya que todo sería cuestión de interpretaciones. “No hay hechos sino sólo interpretaciones” afirmaba Nietzsche en La voluntad de poder. Según esta corriente  relativista  es  imposible  llegar  a  la  verdad,  sólo  nos  quedan  las  interpretaciones;  la hermenéutica se convierte así en la nueva Koiné16, la lengua común de nuestro tiempo (Vattimo, 1991). 2) Un sentido restringido, que está en las antípodas del primer sentido, que considera que la hermenéutica es la doctrina de la verdad en el dominio de la interpretación. La hermenéutica así entendida es una filosofía universal de la interpretación y de las ciencias del espíritu que rescata el carácter histórico y lingüístico de nuestra experiencia del mundo (Grondin, 2008, 85). 

 La  historia  de  la  hermenéutica  muestra  que  su  motivación  original  fue  combatir  la arbitrariedad, el relativismo y el subjetivismo en las interpretaciones. Primero fue entendida como un arte, luego como un método para finalmente ser identificada por Heidegger con el modo de ser del Dasein y con la filosofía misma.  

 

Los orígenes 

Las  raíces  históricas  del  vocablo  “hermenéutica”  se  remontan  a  los  griegos  que  usaban Hermeneúein en dos sentidos: a) El proceso de elocución: enunciar, decir, afirmar algo y; b) El proceso  de  interpretación,  incluso  de  traducción.  En  ambos  casos,  se  trata  de  un  hecho comunicativo en el que es transmitido un significado; la transmisión puede producirse en dos direcciones: 1) Del pensamiento al discurso y 2) Del discurso al pensamiento. En la actualidad el término hermenéutica, es decir, interpretación, se reserva únicamente para el segundo proceso, 

16 koiné fuel nombre que se le dio al griego de la época alejandrina. Irene vallejo en su libro El infinito en un junco lo caracteriza así “La lengua griega se estaba convirtiendo en la nueva lengua franca. No era, claro, el idioma de Eurípides y  Platón,  sino  una  versión  asequible  que  llamaban  koiné,  algo  parecido  a  ese  inglés  renqueante  con  el  que  nos entendemos en los hoteles y aeropuertos en vacaciones. Los reyes macedonios habían decidido imponer el griego en todo el imperio, como símbolo de dominio político y supremacía cultural, dejando al prójimo el esfuerzo de aprenderlo si querían hacerse atender” (Vallejo, 2020,51) del discurso al pensamiento; pero el sentido original, hoy olvidado, va a aparecer en el recorrido histórico que estamos trazando. 17

Para los griegos la elocución era ya un proceso de mediación de significados. La traducción del pensamiento en palabras sería el primer tramo de un proceso que se complementaría con la apropiación de un receptor que hace el camino inverso; ir de las palabras al pensamiento. 

Dicho de otra manera, alguien quiere expresar su pensamiento en un discurso o elocución; frente a ese discurso, otra persona, quiere entender en su pensamiento qué significa lo que se ha dicho. Tenemos así el círculo: pensamiento-discurso-pensamiento. 

En sus orígenes la hermenéutica estaba íntimamente relacionada con la retórica y la retórica era definida como el arte del buen hablar. Durante siglos la palabra arte significó una destreza que implicaba el conocimiento de reglas; para que el pensamiento que se quería comunicar fuera presentado de manera eficaz, había reglas que si eran seguidas con destreza aseguraban la claridad, la verdad y la fuerza persuasiva del discurso. De esas reglas se ocupaba la retórica. 

De igual modo, la hermenéutica será concebida como el arte de la interpretación de textos; colaboraba  en  la  práctica  de  la  interpretación,  sobre  todo  frente  a  los  pasajes  ambiguos  o chocantes. Tenía una finalidad normativa, dar reglas preceptos y cánones para la interpretación correcta de los textos.  

Los textos que demandaban este tipo de trabajo de interpretación eran, sobre todo, los textos bíblicos, los jurídicos y los clásicos griegos y latinos. Es por ello, que el sentido clásico de la hermenéutica se restringe al arte de la interpretación de textos separados en regiones. 

Las hermenéuticas regionales fueron tradicionalmente18: 

1)  La hermenéutica religiosa (sacra) 2)  La hermenéutica jurídica (juris) 3)  La hermenéutica filológica (profana) 

La hermenéutica se consideraba una parte de la retórica, y la retórica integró durante siglos el curriculum universitario como una de las siete artes liberales. 

Esas siete artes liberales eran formas desinteresadas o especulativas. En ellas intervenía  el  espíritu  y  no  el  cuerpo.  No  eran  actividades  manuales  o “groseras”.  Eran  fruto  del  ocio  y  sólo  podían  dedicarse  a  ellas  los  hombres libres,  no  los  siervos,  que  debían  dedicarse  a  otros  trabajos.  El trivium y  el quadrivium eran el reino de lo intelectual, el saber trasladable a libros (Estiú, 1963, 20)

 

17 Uno de los supuestos más fuertes de la hermenéutica filosófica es que el lenguaje trae hasta nuestros días la tradición histórica y cultural a la que pertenecemos, los múltiples sentidos que las palabras han adquirido en otras épocas llegan hasta nuestros días en la densidad semántica del lenguaje. (Gadamer, 1996, 554) 18 La hermenéutica religiosa involucra las disputas sobre la correcta interpretación del mensaje bíblico y la autenticidad de los textos canónicos, la hermenéutica jurídica se ocupa de establecer reglas para la interpretación de las leyes, la hermenéutica profana es el dominio de la filología y se ocupa de la interpretación de los textos clásicos griegos y romanos que llegaron hasta nuestros días. 

Durante la edad media se separan las artes liberales de las serviles, las artes liberales serán siete;  divididas  en  dos  grupos,  el  primero  llamado trívium  incluía  a  la  gramática,  la  dialéctica (lógica) y la retórica. El segundo grupo, llamado quadrivium incluía a la aritmética, la geometría, la  astronomía  y  la  música.  La  clasificación  del  reino  de  lo  intelectual  en trívium y quadrivium prefigura la separación entre ciencias exactas y naturales y las ciencias humanas y sociales.  

La  relación  entre  hermenéutica,  retórica  y trívium será  relevante  para  comprender  los próximos pasos en la historia de la hermenéutica, pues ya desde el periodo de las hermenéuticas regionales la necesidad de la interpretación de textos estuvo asociada a las humanidades. 

 

Friedrich Schleiermacher y la teoría general de la interpretación 

Schleiermacher (1768-1834) fue un teólogo, filólogo y filósofo alemán que tradujo toda la obra de Platón al alemán, hasta el día de hoy es un referente en el campo de los estudios platónicos. El problema de la correcta interpretación de los textos, en su caso de la antigüedad griega, le servirá como modelo para proponer una teoría general de la interpretación que abarque las tres regiones antes mencionadas (jurídica, bíblica y filológica).  

La  interpretación  es  el  reverso  del  proceso  de  comprensión;  comprender  un  texto  es reproducir el proceso creativo, es decir, la experiencia mental del autor o autora. Pero ¿cómo podemos  acceder  a  lo  que  pensó  el  autor?,  Schleiermacher  creía  que  era  posible  si  nos ocupábamos  del  texto  en  dos  dimensiones:  primero,  la interpretación  gramatical,  implicaba estudiar  el  discurso  a  partir  del  análisis  minucioso  del  vocabulario  y  el  estilo;  segundo,  la interpretación psicológica, analizando el contexto histórico y la biografía del autor llegaremos a un acto empático que nos permite ponernos en contacto con la mente del autor y de ese modo reproducir su experiencia mental. El supuesto de base es que el discurso es la expresión de un alma individual.19

La  intención  del  autor  o  autora  es  la  clave  de  la  comprensión;  comprensión  que  será  el resultado del proceso hermenéutico que nos permitió llegar a la intención del autor.20 ¿Por qué este  proceso  es  necesario  con  algunos  textos,  pero  no  con  otros?  Los  textos  científicos  se presentan desde la modernidad como un discurso que no necesita del proceso de interpretación porque están escritos en un lenguaje claro, los textos que requieren del trabajo hermenéutico son aquellos que presentan ambigüedades, oscuridades, múltiples sentidos; como sería el caso de leyes, pasajes de la biblia, poemas, etc. 

 

19  No  debemos  olvidar  que  estos  enfoques  se  dan  en  el  marco  del  movimiento  romántico.  El  autor  que  debemos comprender es un genio. “Genio es el talento (don natural), que le da la regla al arte” (Kant,1991, 216) 20  La  mayoría  de  nuestro  sentido  común  sobre  el  arte  es  consecuencia  de  las  ideas  del  romanticismo,  por  ello  no cuestionamos que el sentido de un texto sea la intención de su autor o autora. Sin embargo, en la actualidad, desde distintas disciplinas (filosofía, psicología, crítica literaria, etc.) se discute que podamos acceder a lo que otra persona piensa al crear. No sólo porque las conciencias son privadas, sino porque a veces ni la misma persona al crear sabe qué es lo que quiere decir y, aunque lo supiera, una vez que el texto está escrito se independiza de la intención del autor y del contexto de emisión adquiriendo significados insospechados por el autor o autora. 

Wilhelm Dilthey y la hermenéutica como método 

Dilthey (1833-1911) fue un filósofo e historiador alemán muy influyente en vida, conoció en profundidad la obra de Schleiermacher sobre quien publicó una biografía en 1870; su libro El origen de la hermenéutica de 1900 es considerado el inicio del “siglo de la hermenéutica”, allí traza la historia de la hermenéutica y el lugar de Schleiermacher en ella. 

Mientras que para Schleiermacher la hermenéutica era una técnica auxiliar, si bien general, para comprender ciertos textos; con Dilthey la hermenéutica se convertirá en el método de las ciencias del espíritu. Descartes, considerado el fundador de la filosofía moderna, en el marco de la revolución científica relacionará la búsqueda de la verdad con el método. Para Descartes el método científico que se basaba en las cuatro reglas (evidencia, análisis, síntesis y enumeración) debía aplicarse tanto a la física, como a la medicina, la política y la mecánica. 

Dilthey no está de acuerdo con Descartes; las ciencias del espíritu (historia, derecho, filología, arte, etc.) debían tener su propio método distinto al de las ciencias exactas y naturales (física, biología, geología, etc.). En el siglo XVIII la historia, la arqueología y la filología han tenido un avance sostenido y comienzan a disputar la convicción de que las únicas “ciencias” fueran las exactas y naturales. Dilthey intentará dar una fundamentación objetiva a las ciencias históricas. 

El problema es que la historia trata sobre hecho singulares, es famosa la frase de Aristóteles en la Poética: “la poesía es más filosófica y elevada que la historia, pues la filosofía refiere más bien lo universal, la historia en cambio lo particular” (Aristóteles, 2003, 57). ¿Cómo se puede elevar la comprensión de lo singular a la validez universal? Para que el conocimiento del pasado sea objetivo debe ser de algún modo universal, no puede modificarse desde la interpretación del presente.  Tenemos  que  poder  conocer  la  Grecia  de  Pericles,  independientemente  de  la subjetividad personal e histórica de los intérpretes. 

Según Dilthey esto es posible gracias al método hermenéutico, para comprender el pasado debemos despojarnos de nuestro presente y revivir, tener la vivencia que estuvo detrás de una cierta manifestación cultural del pasado. Textos, monumentos, obras de arte son cristalizaciones de una manifestación vital. Para poder comprender tenemos que re-crear la vivencia (Erlebnis) “atrapada”  en  el  artefacto  (documento,  obra  de  arte,  etc.);  obtendremos  de  esta  manera  un conocimiento  estable  del  pasado  histórico.  Si  cada  nueva  época  histórica  puede  recrear  la vivencia original, significa que tenemos un conocimiento “objetivo” de la Grecia de Pericles a través de los siglos.  

Así, el método de las ciencias históricas será distinto que el método de las ciencias naturales. Dilthey  tomará  la  distinción  del  historiador  alemán  Johan  Gustav  Droysen  (1808-1884)  entre explicación y comprensión. 

La explicación se utiliza paradigmáticamente en las ciencias naturales.21 Para poder explicar debemos tener: hechos observables, hipótesis verificables empíricamente, leyes generales que dan cuenta de estos hechos, teorías que abarcan las leyes generales dispersas en una totalidad 

21 Los próximos párrafos donde presentamos la oposición explicación comprensión están basados en Ricoeur, 1995: 84-85. sistemática  y  una  subordinación  de  las  generalizaciones  empíricas  a  los  procedimientos hipotéticos deductivos. Si eso se logra, hemos explicado un hecho.  

En  contraste,  la  comprensión  encuentra  su  campo  originario  de aplicación  en  las  ciencias humanas. Ciencias que no tratan con “hechos” sino con las experiencias de otros sujetos u otras mentes semejantes a las nuestras. Son ciencias que depende de la significatividad que tienen ciertas expresiones. Los signos: fisonómicos, gestuales, vocales o escritos y; los documentos, monumentos, obras de arte. Habría así dos tipos de expresiones: 1) las expresiones inmediatas como los gestos fisonómicos, gestuales y vocales son significativas porque refieren directamente a  la  experiencia  de  otra  mente.  2)  las  expresiones  mediatas  como  los  signos  escritos, documentos, monumentos, obras de arte; no son menos significativos que los primeros, remiten de igual manera a las experiencias de otras mentes, pero de un modo menos directo.  

Esta  continuidad  entre  los  signos  directos  e  indirectos  explica  por  qué  la empatía, vista como la transferencia de nosotros a la vida psíquica de otro, es el  principio  común  de  cada  tipo  de  comprensión,  ya  sea  directa  o  indirecta (Ricoeur, 1995: 84) 

Ricoeur dirá que la oposición entre la comprensión y la explicación en la hermenéutica del romanticismo es tanto una dicotomía epistemológica como ontológica. Porque no sólo opone a dos metodologías, sino que afecta a dos esferas de la realidad, la naturaleza y la mente. 

El romanticismo se enfrenta a la hegemonía que la Ilustración otorgó a las ciencias naturales y  exactas.  Sin  embargo,  no  todos  los  románticos  eran  irracionalistas  como  Schopenhauer  y Nietzsche;  Dilthey  concede  que  el  método  de  la  explicación  es  el  correcto  para  conocer  la naturaleza, pero el conocimiento de la historia (ciencia del espíritu) reclama un método diferente: la  comprensión  hermenéutica;  quiere  hacer  para  la  historia  lo  que  Kant  hizo  para  la  física newtoniana, darle una fundamentación filosófica a la verdad de su método realizando una crítica de la razón histórica. 

 

Heidegger y el giro ontológico de la hermenéutica 

La hermenéutica fue en el siglo XVIII el arte de la interpretación de los textos, en el siglo XIX la metodología de las ciencias del espíritu; en el siglo XX se identificará con la filosofía. 

Sin  ser  el  único,  y  en  consonancia  ya  con  las  ideas  de  su  época,  Martin Heidegger (1889-1976) es sin duda el principal artífice de esta transformación filosófica de la hermenéutica, convertida totalmente en una forma de filosofía. Con Heidegger, la hermenéutica cambiará de objeto, de vocación y de estatuto. Cambiará  primero  de  objeto  al  no  remitirse  ya  a  los  textos  o  a  las  ciencias 

interpretativas, sino a la existencia misma; se puede hablar, por consiguiente, de  un  giro  existencial  de  la  hermenéutica.  Cambiará  también  de  vocación, porque la hermenéutica no se comprenderá ya en sentido técnico, normativo o metodológico. Tendrá una función más fenomenológica, más «destructora» en el sentido liberador del término, que deriva de su cambio de estatuto: será no solamente una reflexión que se funda en la interpretación (o en sus métodos); será  también  el  cumplimiento  de  un  proceso  de  interpretación  que  se confundirá con la filosofía misma. (Grondin:2008, pág. 45) 

Heidegger decía que cada gran pensador piensa un único pensamiento o problema. En su caso, es el problema del ser. ¿Cómo se relaciona esto con la hermenéutica? La pregunta por el Ser es una pregunta por el sentido del ser y el único ente que puede hacerse esa pregunta es el existente humano, el Dasein (ser-ahí).22 Para Husserl lo maravilloso no era que existieran las cosas, sino que existiera la conciencia de las cosas. Heidegger en ¿Qué es metafísica? afirma que “De entre todos los entes, el hombre es el único que, [...] experimenta la maravilla de las maravillas: que lo ente es” (Heidegger, 2000, 53). 

 En la vida cotidiana nos perdemos en los ajetreos, en la banalidad, en la impersonalidad del sentido común (Das Man). En la vida inauténtica el Dasein olvida el problema fundamental y que hay ser se le presenta como evidente (no problemático). Sólo ciertos estados de ánimo o temples (Stimmung): el júbilo, el tedio, la angustia; revelan lo extraordinario  de lo ordinario (que haya cosas). Por ello la filosofía es la revelación de lo extraordinario. 

En sus textos de 1923 Heidegger ya habla de una hermenéutica de la facticidad, por este término entiende la existencia concreta e individual del ser humano, que no es primariamente un objeto de conocimiento sino una aventura a la que hemos sido arrojados (no pedimos nacer) y a la que podemos prestar atención o no (podemos vivir vidas auténticas o inauténticas). 

En Ser y tiempo de 1927 habla de una hermenéutica de la existencia, la interpretación no será para  Heidegger  un  método  o  una  actividad  sino  la  manera  de  ser  fundamental  del  existente humano.  Comprender  e  interpretar  no  son  cosas  que  podamos  hacer  o  dejar  de  hacer voluntariamente, son algo que hacemos siempre. Incluso la percepción sensorial está teñida de interpretación. Según la visión cientificista del conocimiento la percepción sensorial nos provee los datos brutos sobre los que se construye luego la interpretación, de ese modo tendríamos colores, sonidos y formas (datos brutos) que luego de un acto interpretativo son entendidos como manzana, mesa, bocina. La hermenéutica, por el contrario, sostiene que la percepción ya implica actos interpretativos, es decir siempre percibimos “sentidos”. Esto es así porque, contrariamente a lo que dice la tradición filosófica, la relación primaria del hombre con el mundo no es teórica sino  práctica.  Heidegger  se  inspira  en  los  estudios  fenomenológicos  sobre  la  percepción  de Husserl y entiende que la percepción del mundo está siempre orientada en redes significativas de  carácter  práctico  vital.  Por  ejemplo;  nunca  percibimos  meramente  un  trapo  blanco,  en  la cocina vemos un repasador, en el baño una toalla y jamás se nos ocurriría secar los platos con 

22 Heidegger en línea con Nietzsche intenta una refundación radical de la filosofía, por eso no usará los términos técnicos de la disciplina y acuña sus propias categorías; por ejemplo, Dasein por persona. el  trapo  de  piso.  El  sentido  de  lo  que  percibimos  depende  de  actividades  prácticas  vitales orientadas. En el único contexto en que podemos hablar de “objetividad” es cuando nos ponemos en actitud intelectual o teórica; por ejemplo, si alguien solicita “descríbame este objeto”. 

La relación primaria del hombre con el mundo es trato con las cosas, Heidegger llama a esta relación “estar a la mano”. Es una relación práctica, vital e histórica. La ciencia forma parte de un tipo  de  relación  derivada  de  la  anterior,  que  Heidegger  llamará  “estar  ante  los  ojos”,  Aquí  es cuando aparece la oposición sujeto objeto que domina toda la filosofía moderna. 

En la relación teórica el objeto enfrenta al sujeto que lo conoce; sin embargo, en la relación práctica  no  hay  tal  oposición.  El  martillo  del  herrero  es  una  extensión  de  su  cuerpo  mientras trabaja y ese trabajo no es “reflexivo” o teórico, de hecho, puede estar pensando en otra cosa mientras trabaja. Si el martillo se rompe y no sirve, recién ahí el herrero lo percibirá como un objeto “ante los ojos” y se detendrá en sus propiedades “objetivas”. 

En resumen, para Heidegger siempre hay una pre-comprensión, una comprensión previa, no intelectual,  que  puede  ser  tematizada  parcialmente  sobre  el  fondo  de  otras  creencias  e interpretaciones, pero que no pueden ser reducidas a un conocimiento “puro”. No es que haya una conciencia aislada que se enfrenta con un objeto individual y absolutamente exterior a ella, y  que  luego  pasa  de  un  objeto  a  otro23.  Toda  referencia  a  una  cosa  particular  se  encuentra conectada a la totalidad de las cosas que ya tienen un sentido determinado, que ya han sido interpretadas. 

Al identificar la filosofía con la hermenéutica y a ésta con la existencia humana Heidegger se pronuncia  contra  la  interpretación  metodológica  de  Dilthey.  Es  absurdo  intentar  alcanzar  un conocimiento  objetivo  de  la  historia,  Dilthey  creía  posible  desprender  al  intérprete  de  sus históricas limitaciones existenciales para poder comprender. 

Para  Heidegger  somos  seres  finitos,  históricamente  situados,  la  compresión  es  posible solamente como una actividad inconclusa orientada hacia el futuro. Los prejuicios de la tradición, en lugar de ser impedimentos a la comprensión son las únicas herramientas mediante, las cuales podemos alcanzar la comprensión (Bauman, 2002, 163).  

Hemos  llegamos  al  tercer  sentido  de  la  hermenéutica  como  una  filosofía  universal  de  la interpretación, el problema no es aquí el conocimiento histórico sino el conocimiento en general: ¿cómo nos relacionamos con el mundo? ¿cuál es el lugar de la ciencia moderna, cuyo modelo es la física? Con Heidegger aprendemos que la propia concepción de la naturaleza que surge en los albores de la modernidad y que posibilita sus desarrollos es también histórica, producto de prejuicios que no podían ser tematizados por Descartes o Kant pero que pueden ser llevados a la conciencia siglos después. 

El giro ontológico de la hermenéutica que realiza Heidegger (Gadamer, 1996, 367) implicó una ruptura con la tradición hermenéutica de los siglos anteriores. El desarrollo de la filosofía de 

23 Al herrero o herrera que está trabajando con su martillo jamás se le ocurriría dudar de la existencia del martillo, la duda sobre  la  existencia  de  las  cosas  materiales  frente  a  la  evidencia irrefutable  de  la  existencia  de  la  conciencia  sólo es posible en la actitud teórica. En la segunda meditación, Descartes afirma que puedo describir las propiedades del trozo de cera: es algo extenso, flexible y mudable; pero, de ello se sigue que yo existo porque la veo y no que la cera exista. Heidegger le respondería que el idealismo es consecuencia del error del planteo, de partir de la oposición sujeto- objeto, la actitud teórica es dependiente de la relación práctica, yo no estoy separado de las cosas, somos mundo, sólo me separo mediante una actitud especulativa que es posible sobre el trasfondo de la vida misma.  

Heidegger lo irá alejando cada vez más de discusiones de tipo metodológico para identificar el trabajo de la filosofía con el pensamiento y verá al pensamiento más cerca de la poesía que de la ciencia. No será esta la actitud de los herederos de Heidegger en la segunda mitad del siglo XX. 

La hermenéutica post- Heideggeriana 

Gadamer,  Ricoeur  y  Vattimo  son  tres  pensadores  cuyas  filosofías  son  consideradas hermenéutica; un alemán, un francés y un italiano, muestran la influencia y alcance de la filosofía heideggeriana en la segunda mitad del siglo XX. A diferencia de Heidegger a quién no le intereso debatir con la tradición hermenéutica anterior, estos pensadores reestablecieron el diálogo con la hermenéutica clásica y romántica.  

La hermenéutica de Gadamer se caracteriza por ser una hermenéutica no metodológica de las ciencias del espíritu. El intento de Dilthey de validar a las ciencias del espíritu frente al ideal ilustrado, presentando un método que asegure la interpretación objetiva no sería posible porque no hay ninguna posibilidad de ser espectadores imparciales cuando tenemos que entender el pasado o las obras de arte. Para Gadamer la clave no es imponer un método particular para las ciencias del espíritu sino ampliar la noción de verdad para que incluya las experiencias de verdad que  estas  disciplinas  posibilitan,  en  su  libro Verdad y método  de  1960  sostendrá  que  el  arte puede acceder a verdades vedadas a la ciencia. 

El ataque se dirige aquí (Verdad y Método) contra un concepto de conocimiento objetivo y de método que otorga a las ciencias modernas de la naturaleza un monopolio sobre la capacidad humana de conocer. Frente a esto, Gadamer quiere  hacer  valer  la  legitimidad  de  una  comprensión  que  antecede  al pensamiento objetivante y que pone en conexión las formas de experiencia de la práctica comunicativa cotidiana con la experiencia del arte, de la filosofía, de las ciencias del espíritu y de la historia (Habermas, 1975, p. 350). 

Ricoeur,  por  su  parte,  centra  su  teoría  hermenéutica  en  los  textos  escritos,  utilizando  las herramientas  de  estudios  de  la  semiótica,  semántica,  pragmática  con  los  que  revisará  los supuestos de la hermenéutica romántica, presentando una versión superadora de la misma. 

Finalmente, mencionaremos otra versión de la hermenéutica, centrada en la deconstrucción que realiza Heidegger sobre la metafísica occidental; Vattimo, inspirándose en la última filosofía de  Heidegger  entenderá  la  hermenéutica  desde  una  perspectiva  posmoderna.  Estamos atrapados en el lenguaje y este no nos revela la realidad. Una hermenéutica consecuente, que rescate  el  carácter  lingüístico  de  nuestra  relación  con  el  mundo,  solo  puede  terminar  en  el nihilismo. 

A partir de la filosofía de Heidegger somos conscientes que nuestra experiencia del mundo es  lingüística  e  histórica,  estamos  inmersos  siempre  en  horizontes  de  comprensión  que  no podemos explicitar totalmente y nos constituyen. ¿Cómo nos relacionamos con el mundo y con las demás personas? ¿De dónde proviene el sentido de las cosas y de nosotros? ¿cómo dar cuenta del valor del arte y la poesía? La hermenéutica recupera para la filosofía el lugar de las preguntas fundamentales. 

 

Referencias 

Aristóteles (2003) Poética, Buenos Aires: Losada. Bauman, Z. (2002). La hermenéutica y las ciencias sociales. Buenos Aires: Nueva visión. Estiu, E. (1963). Temas de Estética. [Apuntes tomados por Elena Barroso y Jaime Bauzá de las 

clases de Estética dictadas por el profesor Emilio Estiú en los años 1962 y 1963] La Plata.  Gadamer, H-G. (1996). Verdad y método I. Salamanca: Sígueme. Grondin, J. (2008). ¿Qué es la hermenéutica? Barcelona. Herder. Edición de Kindle. Habermas, J. (1975). Perfiles filosóficos-políticos- Madrid: Taurus. Heidegger, M. (2000). ¿Qué es metafísica? Madrid: Alianza. Kant, I. (1991) Crítica de la facultad de juzgar. Caracas: Monte Ávila.  Palmer, R. (2002). ¿Qué es la hermenéutica? Teoría de la interpretación en Schleiermacher, 

Dilthey, Heidegger y Gadamer. Madrid: Arco/libros. Ricoeur, P. (1995). Teoría de la interpretación. México: Siglo XXI. Vallejo, I. (2020). El infinito en un junco. Argentina: Siruela. Vattimo, G., (1991). Ética de la interpretación. Barcelona: Paidós. 




CAPÍTULO 10 

La dialéctica del amo y del esclavo según 

Simone de Beauvoir 

María Marta Herrera 

 

Han transcurrido más de setenta años desde que Simone de Beauvoir publicara El Segundo Sexo en 1949. En su momento, esta obra provocó un escándalo – se la presentaba como un estudio  de  liberación  sexual-  y  un  éxito  al  mismo  tiempo,  que  sorprendió  a  la  propia  autora. Prohibido  por  la  Iglesia  Católica,  denostado  en  los  ambientes  académicos  del  momento,  sin embargo,  el  libro  fue  rápidamente  difundido  entre  un  público  en  su  mayoría  femenino,  sin distinciones de clase, ni nación, porque se ofrecía como un extenso estudio empírico sobre la condición femenina. La primera traducción al castellano fue publicada en 1950 en Buenos Aires24. Se  lo  traduce  en  40  lenguas,  constituyéndose  en  una  de  las  obras  fundamentales  para comprender  la  opresión  de  las  mujeres  puesto  que  Beauvoir  condensa  toda  la  información disponible hasta el momento sobre la condición de la mujer. En efecto, para dar respuesta a la pregunta “¿Qué es la mujer?” se nutre del conocimiento científico, del psicoanálisis, de la historia, de los mitos, de las religiones y de la filosofía, saber al que dedica sus estudios universitarios.  

Ahora  bien,  considera  que  dicha  pregunta  está  mal  formulada  porque  sosteniendo  las perspectivas, existencialista 25 y fenomenológica, no se puede responder a la pregunta ¿Qué es una  mujer?  sino  más  bien  a  ¿Cómo  se  deviene  una  mujer?  Todo El Segundo Sexo  es  el desarrollo de cómo un ser humano, encarnado en un cuerpo de hembra, se convierte en una mujer.  Éste  es  el  sentido  profundo  de  su  famosa  frase  “No  se  nace  mujer,  se  llega  a  serlo” (Beauvoir, 2005, p. 371). Beauvoir intenta desnaturalizar toda idea del Eterno Femenino. Pero, este punto de partida ya acarrea un problema puesto que ninguna mujer puede escapar de su sexo (2005, p. 48). El hecho de tener que escribir una obra sobre la condición femenina y afirmar que lo hará, en tanto ella es mujer, como “verdad (que)26 constituye el fondo sobre el que se dibujará cualquier otra afirmación” (Beauvoir, 2005, p. 49) es prueba suficiente de la dificultad para separar mujer de sexo. En cambio, “Un hombre nunca empieza considerándose un individuo 

 

24 Para comprender la influencia en nuestro país y las repercusiones en todos los países de habla hispana. Cfr. Tarducci, M (1999) “¿Pero lo leíste en los cincuentas, o más adelante?: Memorias de la primera edición argentina de El Segundo Sexo y Grau O. y Castillo A. (2012) “Somos herederas de Simone de Beauvoir” Entrevista con Alejandra Ciriza 25 Cfr. Para un análisis más exhaustivo de los antecedentes existencialistas de Simone de Beauvoir, Herrera, María Marta, “Cuerpo y libertad en Simone de Beauvoir” (2018) 

26 El agregado de los paréntesis es mío de un sexo determinado: se da por hecho que es un hombre” (2005, p. 49). Veamos cómo esto ha sido posible. 

 

La mujer, la alteridad y el Otro Absoluto 

Siguiendo  a  Hegel,  Beauvoir  sostiene  que  la  alteridad  es  una  categoría  intrínseca  a  la conciencia humana, se halla en su mismo origen y en su pensamiento, más aún, todo grupo o colectivo humano se define como tal en la medida que enuncia a un otro, frente a sí (2005, p. 51) El sujeto, ya sea conciencia individual o colectiva, se afirma como tal, como Uno, esencial, en oposición a un Otro que se vuelve inesencial. Pero, la autora remarca que  

Ningún sujeto se enuncia, de entrada y espontáneamente, como inesencial; lo Otro, al definirse como Otro, no define lo Uno: pasa a ser lo Otro cuando lo Uno se posiciona como Uno. Sin embargo, cuando no se opera esta inversión de Otro en Uno, será porque existe un sometimiento a este punto de vista ajeno. (Beauvoir, 2005, p. 52) 

 En El Segundo sexo, Beauvoir por primera vez aplica la relación Uno-Otro a la división entre los sexos. En efecto, la relación entre los sexos no es de dos polos iguales. El varón se yergue como lo Uno, como el sujeto, el paradigma de lo humano; en cambio, la mujer se constituye como lo Otro, figura necesaria en el proceso de afirmación del Uno. El varón 27 representa la categoría universal,  supuestamente  neutral  de  Hombre  mientras  que  la  mujer  queda  reducida  a  ser  lo negativo. Lo humano es masculino y la mujer se define en relación con ese universal masculino, no en tanto ser humano en sí mismo, es decir, no es un ser autónomo sino subsidiario del varón. Si  el  varón  es  el  sujeto,  la  mujer  queda  definida  por  su  sexo;  es  sexo  de  manera  absoluta (Beauvoir, 2005, p. 50). 

La pregunta que se hace Beauvoir es cómo ha sido posible que las mujeres se mantuvieran a lo largo de todos los tiempos como Otro Absoluto. ¿Por qué las mujeres no han cuestionado esta soberanía masculina? En la historia de la humanidad, la relación Uno-Otro ha sido dinámica, por  ende,  accidental:  los  pueblos,  clanes,  naciones,  etc.  se  han  visto  obligados  a  negociar, pelear, realizar pactos que modifican las relaciones entre sí. Sin embargo, en la relación entre los  sexos  nunca  hubo  reciprocidad.  Siempre  el  lugar  de  las  mujeres  fue  el  de  la  Alteridad absoluta.  

 

27 En francés, la palabra homme incluye tanto el concepto universal “hombre” como el concepto particular “varón” por eso, como en castellano tenemos dos términos, utilizaremos “varón” para visibilizar la falacia nominal que denuncia Beauvoir.

Retomando la dialéctica del amo y del esclavo de Hegel 

 

En el desarrollo de la dialéctica del amo y del esclavo, en la lucha por el reconocimiento como proceso de antropogénesis, Beauvoir señala la imposibilidad de su realización si se piensa desde la  división  de  los  sexos.  Es  decir,  existe  una  doble  exclusión  para  que  las  mujeres  puedan satisfacer su deseo de reconocimiento como conciencias en-sí y para-sí.  

En primer lugar, el punto de partida de la división sexual ya es desigual. La humanidad está, con suficiente evidencia, dividida en dos sexos, macho y hembra, aparentemente dos datos de la realidad biológica, iguales y necesarios el uno para el otro, sin embargo, son considerados y vividos  de  una  manera  jerárquica.  Esta  condición  biológica  de  todo  ser  vivo,  inicialmente igualitaria queda superada en el caso del ser humano/varón porque sólo en algunos instantes de su vida es macho. Sus necesidades biológicas, deseo sexual y deseo de reproducirse, que hacen que dependa de la hembra humana, no agotan su existencia humana; son sólo puro sentimiento de sí. La conciencia de sí, de su trascendencia se afirma y se reconoce en oposición a la mujer. En efecto, la mujer, es hembra toda la vida, todo su ser es sexo. Si en la división de los sexos se parte de una relación desigual, la lucha por el reconocimiento es imposible en la medida que exige inicialmente, dos conciencias encarnadas, pero iguales. La mujer no ha podido borrar el hecho de que, en la división de los sexos, en este mitsein original, ella “es la Alteridad en el corazón de una totalidad en la que los dos términos son necesarios el uno al otro" (Beauvoir, 2005,  p.  54).  Su  sometimiento  a  la  reproducción  y  al  cuidado  de  la  especie,  su  dependencia biológica no tiene el carácter del acontecimiento histórico, del devenir, sino que se manifiesta como alteridad absoluta en oposición al varón.  

Es interesante destacar la interpretación de Alexander Kojève (1971) en la Introducción a La Dialéctica del amo y del esclavo que confirma el sesgo androcéntrico que Beauvoir sugiere en relación a cómo se concibe la relación en la pareja humana. 

Así en la relación entre el hombre y la mujer, por ejemplo, el Deseo es humano si uno desea no el cuerpo, sino el Deseo del otro, si quiere “poseer” o “asimilar” el  Deseo  tomado  en  tanto  que  Deseo,  es  decir,  si  quiere  ser  “deseado”  o “amado”, o más todavía: “reconocido” en su valor humano, en su realidad de individuo humano (Kojève, 1971, p. 14).  

La relación amorosa está basada, aparentemente, no en desear el cuerpo del otro/a, sino su Deseo. Pero, eso no invita a la reciprocidad del vínculo amoroso sino solamente al deseo de ser amado y deseado por este otro/a, puesto que así, el sujeto amado se reconoce como individuo. Beauvoir  sostiene  que,  en  el  mito  del  amor,  los  varones  siempre  han  sido  los  “amados”  y “reconocidos”. Las mujeres por naturaleza están destinadas a amarlos y cuidarlos en la familia a través del lazo amoroso del matrimonio. Su sexo las impulsa a someterse al deseo del varón y a ser siempre reconocidas como objeto de deseo sexual. Así, según la autora, la propuesta de Kojève quedaría en el plano de la especulación; esquiva la experiencia vivida por la mayoría de las mujeres en relación a la cuestión del amor y del ejercicio de la sexualidad. 

¿Cómo  se  puede  escapar  de  esta  fatalidad  de  sometimiento  y  dependencia  biológica? Beauvoir responde que la naturaleza no es destino 28. Es decir, las mujeres pueden y deben ejercer el control del propio cuerpo, de la reproducción y la maternidad. Si la mujer es conciencia en sí y para sí, entonces puede superar con su acción las condiciones iniciales de desigualdad en la división sexual, aunque tal como viven las mujeres al momento de escribir El Segundo Sexo le parece una realidad bastante utópica 29.  

En segundo lugar, Beauvoir destaca en su análisis de la dialéctica del amo y del esclavo, aplicada a la división de los sexos, que la mujer al quedar circunscrita al ámbito doméstico no logra  efectuar  la  acción  negatriz  humanizadora  en  la  búsqueda  del  reconocimiento  y,  en consecuencia, alcanzar la autoconciencia. En efecto, en el desarrollo hegeliano, la conciencia servil, el esclavo que, en un principio, en la lucha por el reconocimiento, teme perder su vida y por eso cede el reconocimiento a la conciencia vencedora, el amo, debe trabajar para el amo; es conciencia  que  mediatiza  la  relación  del  amo  con  el  mundo  dado,  hostil.  Su  acción transformadora del mundo natural en mundo humano para el amo lo obliga a sublimar su deseo de reconocimiento, pero a su vez, a través de ella, es decir, de la acción negatriz del trabajo alcanza la autoconciencia en el reconocimiento de su propia conciencia objetivada en el mundo dado. De ahí que la figura del esclavo trabajador es el motor de la historia.  

Entonces,  en  el  caso  de  las  mujeres,  la  autoconciencia  mediatizada  por  la  acción transformadora del trabajo está obturada en la medida que ellas están llamadas por su destino a la reproducción de la especie y no, a la producción de mundo humano. De modo que quedan por fuera del devenir histórico o si lo están, es desde su condición de vasalla de los varones.  

La historia transmitida muestra que las mujeres han vivido subsidiariamente al estatus de los varones, identificándose con sus intereses y sus proyectos de modo voluntario o compulsivo: se reconoce en el varón y depende de él: su reconocimiento le viene del marido como esposa, del padre como hija, de la sociedad como madre de hijos varones, etc. (Herrera, 2018, p. 94). 

 

Las consecuencias del análisis de Simone de Beauvoir 

Entonces, ¿La existencia de las mujeres puede vivirse en libertad? Beauvoir observa que las posibilidades  de  realizar  la  libertad  no  dependen  exclusivamente  de  cada  individuo,  sino  que pueden aumentar o disminuir de acuerdo a la situación. Existen elementos externos que coartan 

28 Desde una perspectiva existencialista, Beauvoir, realiza una profunda crítica al psicoanálisis en El Segundo Sexo, sosteniendo la negación de la tesis freudiana de base biologicista “La anatomía es destino” que claramente subordina a las mujeres. 

29 Recordemos que, al momento de publicar El Segundo Sexo, los métodos de contracepción no habían alcanzado los avances científicos que acarrearía el surgimiento de la píldora para separar reproducción de sexualidad; y, por otro lado, la vigencia de la penalización del aborto en la mayoría de los países hasta bien entrado el siglo XX.  o habilitan la libertad. De manera que en una situación de opresión (tal es el caso de las mujeres en general) las posibilidades de libertad disminuyen drásticamente. En estos casos no constituye una falta moral, una caída, porque “los límites a la libertad en las personas oprimidas provienen de aquellos que las oprimen. Más que una falta moral es un mal absoluto provocado por otros” (Herrera, 2018, p. 140).  

Por otro lado, para Beauvoir el problema de la mujer, del segundo sexo es que sabiéndose una libertad autónoma en tanto ser humano, se descubre, se piensa, se representa, se elige en un  mundo  donde  se  le  impone  que  sea  lo  Otro  de  la  conciencia  soberana  del  mundo.  Las posibilidades de su proyecto están delimitadas de antemano. Y en esos límites preestablecidos, hay complacencia por parte de ellas porque hay ventajas de todo tipo en el sostenimiento de la alianza con la casta superior. El varón soberano promete el cuidado, la protección de su súbdita, ya sea económica, política y/o socialmente.  

Además, aún en su situación de opresión y con los límites a la libertad que ella implica, las mujeres en tanto seres humanos no dejan también de estar expuestas al riesgo metafísico de una libertad que debe inventar sus propios fines sin ayuda o, al riesgo nefasto de huir de ella y caer  en  la  inmanencia  para  negar  la  angustia  de  asumir  una  existencia  auténtica.  Por  eso, Beauvoir  encuentra  que  las  mujeres  no  se  reivindican  como  sujeto  porque  a  menudo  se complacen en su alteridad al recibir supuestos beneficios; aún si es evidente a su vez, que no alcanzan esa condición porque no tienen los medios concretos para hacerlo y porque viven el vínculo con el hombre sin plantearse una reciprocidad (Beauvoir, 2005, p. 55).  

Beauvoir se plantea la pregunta acerca de si este estado de cosas debe perpetuarse. Las mujeres son  consideradas  el  segundo sexo,  en  vez  de  pensar  que han devenido  el segundo sexo, en el sentido más profundo de la dialéctica hegeliana. La mala fe consiste en darle un valor sustancial a su inferioridad (2005, p. 58). Pero, hay mujeres cuya existencia está más favorecida, histórica y materialmente, y que viven en un plano de mayor igualdad con los varones, entre las que se incluye la misma Beauvoir. Por ello, defiende que todo proyecto sólo se vive en libertad, si actuamos de manera que nuestra acción sea una situación óptima para la libertad de los demás (López Pardina, 2005, p.14). Es decir, la situación privilegiada de algunas mujeres implica una responsabilidad por favorecer las condiciones de aquellas que están oprimidas. En este sentido, si para Simone de Beauvoir la filosofía es un pensar con otros, expresada en las palabras y en la conjunción de los pensamientos sobre la experiencia vivida, único lugar de la trascendencia y la  intersubjetividad,  su  compromiso  ético  la  condujo  posteriormente,  a  fundar  y  dirigir  el Movimiento de Liberación de las Mujeres (MLF) y a apoyar públicamente a aquellas mujeres más desfavorecidas30. A lo largo de toda su vida y obra, ella sostendrá con firmeza, que el control del  propio  cuerpo  –  especialmente  en  lo  referente  a  la  reproducción  y  al  ejercicio  de  la maternidad-,  el  acceso  a  la  educación  y  la  independencia  económica  son  los  tres  pilares fundamentales para que las mujeres alcancen la autoconciencia, es decir, se reconozcan y, sobre todo, vivan como conciencias libres. Pues, vale la pena insistir que no se trata de acceder al 

30 Por ejemplo, en 1971, firma el Manifiesto de las 343 “Yo aborté” contra la penalización del aborto. En 1972, acompaña a una madre que es enjuiciada penalmente porque su hija se había realizado un aborto.  conocimiento de la opresión sino asumir su carácter dialéctico, que permite su superación. Las mujeres tienen que formarse a sí mismas a través de la acción transformadora de un mundo masculino en un mundo el que se reconozcan, sólo así podrán superar el mero sentimiento de sí.  

 

A modo de conclusión 

La lectura y la comprensión de la dialéctica del amo y del esclavo en Hegel nos muestra la necesidad del reconocimiento para alcanzar la autonomía de nuestra existencia al poder verla reflejada en el mundo social. Es decir, la posibilidad de afirmarnos, de salir de nuestra interioridad y  reconocernos  como  seres  humanos  autónomos,  exige  un  mundo  en  el  que  seamos reconocidos. En este sentido, Héctor Arrese Igor (2021) defiende el valor hermenéutico de la dialéctica hegeliana para, por ejemplo, inteligir la problemática de la violencia de género que, sin este entramado de sumisión y reconocimiento, resulta ser un problema de difícil comprensión y de muy dificultosa solución o intervención. Así, explica que 

Esta relación violenta es una lucha que establece el violento para que la víctima lo  reconozca  como  superior.  A  su  vez,  esto  lleva  a  que  el  violento  vea  a  la víctima como una cosa, es decir, un objeto que puede controlar y destruir a placer. En esta relación violenta es imposible lograr el reconocimiento del otro (Arrese Igor, 2021, p. 31). 

Las aplicaciones del  problema  del  reconocimiento son  muy  amplias  y  complejas.  Pero  sin duda  alguna,  a  la  base  del  problema  de  la  violencia  de  género  está  la  desigualdad  en  la interpretación de la división sexual. De modo que, el esfuerzo de Simone de Beauvoir por analizar la  dialéctica  del  amo  y  del  esclavo  en  la  división  de  los  sexos  constituye  un  antecedente imprescindible para la comprensión de la existencia de las mujeres, de las formas en que ha sido oprimida y de las alternativas posibles para su liberación. Al desnaturalizar el Eterno Femenino y  visibilizar  la  opresión  a  la  que  están  sujetas  las  mujeres  desde  su  nacimiento,  obliga  al pensamiento, en su caso, a la Filosofía a incorporarlas en la Historia en tanto sujetos.  

 

Referencias  

Asprella,  E.,  Bolla,  L.  y  Rómoli,  C.  (2022). Filosofía social: reconocimiento, justicia y 

redistribución. Manuscritos de Héctor Arrese Igor.    Recuperado    de: 

https://doi.org/10.35537/10915/136571

Beauvoir, S. (2005). El Segundo Sexo. Madrid: Cátedra.  

Grau O. y Castillo A. (Julio, 2012). Somos herederas de Simone  de Beauvoir. Entrevista con 

Alejandra Ciriza. Revista Nomadías (15), 231-250. Herrera, M. M. (2018). Cuerpo y libertad en Simone de Beauvoir. En Mabel Campagnoli y Luján 

Ferrari  (compiladoras), Cuerpo, identidad y sujeto. Perspectivas filosóficas para pensar la 

corporalidad (pp.136-152). Recuperado de:  

https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/libros/pm.654/pm.654.pdf%20K Kojève, A. (1971). La dialéctica del amo y del esclavo en Hegel. Bs As: La Pléyade.  Hegel, GWF. (1985). Independencia y sujeción de la autoconciencia; señorío y servidumbre. En 

Fenomenología del Espíritu. México: FCE.  López Pardina, M. T. (2005). Sobre algunos conceptos de la filosofía existencial en Sartre y en 

Beauvoir. Revista de Filosofía y Teoría Política, Anexo 2005. Recuperado de 

https://memoria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.105/ev.105.pdf Tarducci, M. (1999). ¿Pero lo leíste en los cincuentas, o más adelante?: Memorias de la primera 

edición argentina de El Segundo Sexo. Doxa. Cuadernos de Ciencias Sociales (20). 

 

 

 

 

 

 

 




CAPÍTULO 11 

Filósofos sobre la mecanización de la cultura 

Analía Melamed 

 

El problema que vamos a enfocar lo describimos como mecanización de cultura y no industria cultural, porque este segundo concepto remite a la escuela de Frankfurt y más específicamente a Adorno y Horkheimer. Mecanización de la cultura es más general y por tanto puede comprender más perspectivas filosóficas.  

En  principio,  a  la  luz  de  los  planteos  iniciales  de  la  modernidad  como  el  de  Descartes  la expresión “mecanización de la cultura”, representa una contradicción, un oxímoron. Sabemos que para dicho autor lo mecánico refiere a la naturaleza y que por su parte el espíritu funciona según  fines  y  no  puede  ser  comprendido  bajo  la  relación  la  relación  causa  efecto.  Serán necesarios el desarrollo del capitalismo, de la reproducción técnica y de las sociedades de masas para que esta formulación sea posible y se convierta en uno de los problemas centrales de la filosofía contemporánea.  

La mecanización de la cultura se encuentra indisolublemente ligada al desarrollo de la técnica. La pregunta es hasta qué punto la técnica limita o determina el desarrollo de la humanidad. Es decir, se trata de determinar si en el capitalismo tardío la técnica administra y explica cualquier manifestación  humana  y  en  ese  sentido  se  convierte  en  un  proceso  inexorable  hacia  la cosificación. O si, por el contrario, quedan posibilidades humanizadoras fuera de la técnica o, más aún, gracias a la técnica misma.  

Las perspectivas de la crítica a la mecanización de la cultura que desarrollaremos son: 

A.  La crítica de Benjamin ligada a las posibilidades de narración y de constitución de la 

experiencia. 

B.  La  crítica  de  Adorno,  que  es  ideológico-política  por  que  destaca  la  perpetuación  y 

naturalización de las formas culturales y artísticas. Por eso propone un arte negativo que alcanzan las obras maestras.  

C.  La crítica axiológica de Broch a partir de la noción de Kitsch, al que considera como una 

categoría ética.  

D.  La crítica de Heidegger, que es hermenéutica en tanto se enmarca en el despliegue de 

la  técnica  entendida  como  un  modo  de  manifestar,  descubrir  e  interpretar  la  realidad propio de la modernidad (1994). 

E.  La crítica de Habermas en el contexto de una teoría de la comunicación. 

Benjamin: narración y crisis de la experiencia  

 

“Sobre algunos temas en Baudelaire” es un texto de 1939 que forma parte del proyecto de Walter Benjamin de reconstruir el surgimiento de la sociedad industrial del siglo XIX, como forma de explicar las características del capitalismo del siglo XX. Allí el autor desarrolla una de sus tesis principales como es la de la crisis o transformación de la estructura de la experiencia. Retoma la concepción  de  la  memoria  involuntaria  de  Marcel  Proust  en busca del tiempo perdido,  una memoria en la que el pasado emerge en el presente a partir de un sabor o un olor, es decir, involuntaria  y  azarosamente.  Benjamin  ve  en  el  papel  que  tiene  para  Proust  el  azar  en  el reencuentro con el pasado, tanto un síntoma de la crisis de la experiencia como un intento de superación, pero por el único camino de la memoria involuntaria. Que el recuperar el pasado propio dependa del azar y no de la voluntad está ligado a la incapacidad de tener experiencias, es  decir,  revela  al  sujeto  en  su  múltiple  aislamiento,  aislamiento  de  su  pasado,  del  pasado colectivo y de la tradición. Este aislamiento responde a las nuevas condiciones de vida en el contexto del capitalismo avanzado, que ya Marx detectara en el siglo XIX como puede leerse en su manuscrito sobre el trabajo alienado. 

En  efecto,  Marx  plantea  la  cuestión  de  la  alienación  en  las  condiciones  de  trabajo  y  las relaciones de dominación de clase del capitalismo y en ese marco la relación entre el obrero y la máquina. Podríamos decir para sintetizar que la adaptación del trabajador a la máquina es fuente de su deshumanización, aquel se vuelve una extensión de procesos que no domina: la máquina industrial en primer lugar, pero el mercado entendido también como un tipo de maquinaria en segundo término (Marx, 1984, p.101 y ss.).  

Benjamin por su parte, al examinar las condiciones de vida que hacen posible la aniquilación de la experiencia, estudia la relación entre la ciudad como el medio específicamente moderno, y el transeúnte. El enfoque supone una ampliación de la noción de mecanismo fabril de Marx hacia otras dimensiones de la vida: la ciudad misma –metáfora de la modernidad - es vista como una máquina  a  la  que  el  transeúnte  tiene  que  adaptarse.  Apoyado  en  los  relatos  de  quienes  a principios del siglo XIX conocían por primera vez las grandes ciudades como Londres, Benjamin describe el tránsito por la ciudad como el encuentro con la multitud. Desplazarse al ritmo de las multitudes,  implica  evitar  ser  atropellado  o  arrastrado;  el  ritmo  de  la  ciudad  aúna  ferocidad  y disciplina.  El  transeúnte  moderno  es  exigido  a  tal  punto  que  modifica  su  sistema  perceptivo. Siguiendo a Freud sostiene que el alerta a los estímulos constantes de la máquina, la necesidad de responder a los shocks traumáticos, organiza la conciencia para recibir información, para estar constantemente  en  el  presente,  en  lo  inmediato.  Esta  organización  tiene  la  forma  de  una atomización: cada momento del presente se agota en sí mismo, se encuentra aislado de otras dimensiones temporales. La máquina de la ciudad es análoga a la máquina en la fábrica, a la máquina  del  juego  donde  el  jugador  siempre  comienza  de  cero.  En  este  contexto  Benjamin diagnostica la aniquilación de la experiencia. Baudelaire y Marcel Proust, dice, son autores que lo preceden en el diagnóstico, y que al mismo tiempo lucharon en sus propias obras por restituir la  experiencia.  La  noción  de  memoria  involuntaria  de  Proust  según  Benjamin  es  un  signo  de época (Benjamin, 1993, p121-170).  

La noción de experiencia está ligada a la memoria, a la reconstrucción significativa de los hechos del pasado y sólo quien tiene experiencia puede narrar. La narración, sostiene en “El narrador” lleva la huella del narrador como la vasija lleva las del alfarero. Opuesta a la narración, la información es impersonal y está ligada al intercambio de hechos puntuales, que se agotan en sí  mismos  (Benjamin,  1991,  p.119).  Se  trata,  en  sus  términos  de  una  nueva  barbarie.  Sin embargo, para Benjamin esta nueva barbarie no es necesariamente negativa. Encuentra formas de  arte  que  se  ajustan  al  nuevo  sistema  perceptivo  y  a  los  desarrollos  de  la  técnica  y  a  la reproductibilidad: el cine y la fotografía. El cine modifica y amplía nuestra percepción del mundo. De manera que el análisis de Benjamin es ambivalente: cree en el potencial progresista de un arte colectivo, politizado. Pero también ve en él un instrumento para el fascismo. En el escrito “La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica” sobre la reproductibilidad técnica de la obra de arte ([1936], 1989) plantea que la intervención de la técnica en la producción artística modifica la relación del arte con las masas. El cine aventaja a la pintura, en tanto posibilita una recepción simultánea y colectiva. Por su parte, en el público del cine el gusto de mirar se aúna con la actitud del que opina como perito, esto es, coinciden el disfrute con la crítica. En efecto, el espectador se encuentra en la actitud del experto, dado que no se compenetra con el actor, como lo haría en el teatro, sino que se compenetra con la cámara. Así, la masa "De retrógrada, frente a  un  Picasso,  por  ejemplo,  se  transforma  en  progresiva,  por  ejemplo,  de  cara  a  un  Chaplin" (Benjamin,  1989,  44).  La  técnica  de  montaje  del  cine  constituye  la  clave:  la  película  es  el resultado de la compaginación de elementos separados, de tomas que se han rodado de manera discontinua. La unidad del movimiento es un efecto del montaje. El texto de Benjamin concluye con la apelación a invertir la apropiación que el fascismo hace del arte de masas. El fascismo intenta organizar a las masas otorgándoles la posibilidad de expresarse, pero les niega el que hagan valer sus derechos, de modo que desemboca en una estetización de la vida política y de la  guerra.  A  eso  le  responde  el  comunismo  con  la  politización  del  arte.  Tal  politización  está facilitada  por  las  características  de  la  producción  cinematográfica.  El  cine,  pues,  sería comprendido como un arte, y a la vez como una herramienta funcional a la transformación de la subjetividad en sentido socialista, si es arrebatado de las manos del fascismo. Este arte, al entrar en la esfera política, pierde su autonomía y queda supeditado a la problemática distinción entre un  uso  bueno  y  un  uso  malo.  Pero  también  Benjamin  señala  que  la  especificidad  de  la experiencia  estética  se  pierde:  este  nuevo  receptor  es  un  receptor  distraído;  la  experiencia estética se disemina entre las demás. Tal vez podríamos decir que se banaliza.  

 

La crítica ideológico política de Adorno 

 

Este segundo enfoque, en parte deudor del anterior, considera a la mecanización de la cultura como  industria  cultural.  Se  trata  de  la  perspectiva  de  Adorno  y  Horkheimer  en  el  ensayo  “La industria cultural” (1987, pp. 146-200). La noción de industria cultural se vincula, en efecto, con la reproductibilidad técnica de las obras y con el desarrollo del capitalismo ligado a una sociedad de masas que pueden acceder a la cultura. Pero también es inseparable del desarrollo de la Ilustración  como  proceso  de  racionalización:  la  razón  moderna  que  por  una  parte  permite formular la crítica social e ideales emancipatorios, en los hechos se convierte en una herramienta de dominio de la naturaleza, que pretende subordinar la singularidad, lo diferente y desconocido a sus propios esquemas. Es decir, se despliega como razón instrumental.  

La industria cultural es un sistema que Adorno y Horkheimer comparan con el esquematismo kantiano.  Detrás  de  la  aparente  diversidad  y  heterogeneidad,  se  encuentra  la  uniformidad  y rigidez  de  un  sistema  homogéneo  de  dominación.  Las  distinciones  que  emplea  la  industria cultural son ilusorias y sirven para clasificar, organizar y manipular a los consumidores (1987, p.151).  Esta  analogía  con  el  esquematismo  kantiano  es  particularmente  interesante  porque según esta perspectiva no se trata de las estructuras a priori del sujeto trascendental las que ordenan la percepción y hacen posible la experiencia, sino del propio lenguaje de la industria cultural. En contraposición a la industria cultural, la obra de arte auténtica lo es porque su propia conformación, digamos su lenguaje, constituye una negación de lo dado. Para hacer referencia al modo singular con que un artista presenta su visión, su lenguaje propio, se suele utilizar la noción  de  estilo.  Esta  categoría  de  la  estética  tradicional,  cuyo  uso  es  controvertido,  refiere justamente al lenguaje específico de una obra arte. Por el contrario, la industria cultural, la cultura de masas, es la negación del estilo. Puesto que trabaja con la identificación –la continuidad entre la obra y la vida cotidiana-, elimina toda dimensión de resistencia a lo dado propia del arte. Podría decirse  entonces,  que  el  estilo  de  la  industria  cultural  es  un  tipo  de  “naturalismo”.  Adorno  y Horkheimer  señalan  los  esfuerzos  tecnológicos  en  el  cine,  para  que  el  individuo  no  perciba diferencia alguna entre la experiencia vivida en el cine y fuera de él; o en la radio, describen el uso de un lenguaje coloquial igual al que el oyente usa en su vida cotidiana. El arte, en cambio, indica su distancia de lo real con marcas explícitas, basta con abrir una novela para reconocer el lenguaje como literario.  

Este nuevo ideal de naturalidad que homogeniza los productos culturales entre sí y con la vida diaria, elimina la dimensión negativa del arte auténtico. Los productos de la reproducción técnica sirven para reconciliar la audiencia de masas con lo establecido, son una absolutización de la imitación. En consecuencia, en la noción de industria cultural como esquematismo cuyo estilo consiste en repetición de lo dado, como una tautología del mundo, se ve de qué modo la cultura y la producción de mercancías en general funcionan de manera idéntica. De modo que, como  en  Benjamin,  hay  una  administración  uniforme  de  la  sensibilidad.  Siguiendo  el  modelo hegeliano marxista, para Adorno, es imposible la constitución de una subjetividad autónoma en un  modelo  capitalista  donde  a  la  objetivación  no  le  sigue  el  autorreconocimiento  sino  el despojamiento,  la  alienación.  Paralelamente  la  industria  cultural  contribuye  a  reemplazar  la subjetividad por la identidad, es decir, por la identificación con el esquema preestablecido. Así mismo la industria cultural hace imposible para Adorno todo arte popular.  

La  crítica  axiológica  de  Broch:  el  kitsch  como  subjetividad 

mecanizada  

 

La noción de Industria cultural puede equipararse en algún sentido a la noción de Kitsch de Broch. Según este autor, el Kitsch es un sistema de imitación, una aparente creación pero que procede siguiendo unas recetas determinadas. Sin embargo, el enfoque de Broch es ético y de corte subjetivista: el mecanismo kitsch ocurre, no exclusiva pero sí fundamentalmente en el plano de  la  subjetividad  como  un  intento  de  defensa  ante  la  incertidumbre.  Retomando  las consecuencias del nihilismo y el perspectivismo de Nietzsche que se siguen de la declaración de la  muerte  de  Dios,  Broch  muestra  tanto  con  recursos  ficcionales  en  sus  novelas  como argumentativos en sus ensayos, que el camino civilizatorio moderno está signado por un vacío metafísico.  El  socavamiento  de  toda  instancia  de  fundamentación,  el  vacío  de  sentidos, conducen  al  individuo  a  un  proceso  de  disgregación  en  el  cual  se  percibe  como  un  átomo escindido  de  sí  mismo.  Esto  conlleva  una  profunda  inseguridad  psicológica,  un  sentimiento permanente  de  pánico  o  de  pre-pánico  en  las  masas,  del  que  se  han  valido  los  estados totalitarios.  Los  síntomas  de  la  fragilidad  psicológica  y  de  los  sentimientos  de  inseguridad  y pánico, dice Broch, son la disminución de la capacidad racional de juicio, la indiferencia hacia todos los valores de la vida, la disposición a someterse a la voluntad de un caudillo (2003, p. 83). De esto modo Broch explica el ascenso del fascismo y los acontecimientos políticos de su época.  

 El Kitsch, en ese marco, como mecanismo no sólo artístico, es una huida racional (porque sigue recetas) hacia lo irracional. Como elemento dogmático en el sistema que sea, representa el mal, puesto que es imitación e impostura. Por ejemplo, en el caso del artista, copia los rasgos específicos del arte en busca de producir un efecto predeterminado. Este reemplazo Kitsch de la creación se puede trasladar a cualquier otra actividad humana, y sobre todo al plano moral. Se encuentra  implícita  en  la  distinción  de  Kant  entre  civilización  y  moralización:  la  repetición mecánica de las buenas maneras y modales contra la autonomía del sujeto moral. 

Broch vincula al Kitsch con el romanticismo. Así, en “Notas sobre el problema del Kitsch” dice: 

El gran romanticismo sembró el mundo con tantas tragedias de amor, suicidios singulares y falsos, precisamente porque el neurótico, perdido como está en la selva  de  las  convenciones  irreales  (…)  no  se  da  cuenta  ya  de  que  está confundiendo  constantemente  las  categorías  estéticas  con  las  éticas  y viceversa y de que, por tanto obedece a imperativos morales falsos… (1979, p. 29). 

 El Kitsch en este sentido es consecuencia directa del romanticismo, éste “…no fue capaz de producir valores medios. Cualquier resbalón en el nivel del genio se convirtió en una ruinosa caída desde las alturas cósmicas hasta el Kitsch” (p. 29). El principio imitativo del Kitsch como una  huida  racional  hacia  lo  irracional,  hacia  lo  establecido,  hacía  el  pasado,  responde  según Broch, a una conexión neurótica entre la angustia e inseguridad psicológica de un yo librado, por así decirlo, a su propia suerte, que gira en el vacío y que entonces huye hacia la tranquilidad que significa el someterse a estereotipos y convenciones. En arte el Kitsch se limita a la repetición de estrategias ya probadas que dan lugar a sensaciones o emociones específicas, al culto a la belleza  según  cánones  establecidos.  No  se  vincula  con  la  búsqueda  artística  como experimentación,  por  el  contrario,  cierra  al  arte  sobre  sí  mismo,  en  el  arte  por  el  arte,  como sistema  de  lo  establecido  y  consagrado,  cerrado  y  finito.  Sustituye  la  categoría  ética  por  la estética, la exploración artística por el efectismo de una belleza ya prevista. Así desde ciertas obras de arte se imponen a la vida convenciones, ideales e imperativos morales estereotipados, como ocurre con muchas expresiones que son consecuencia de los ideales del arte romántico. 

 

La crítica hermenéutica de Heidegger 

 Por otros caminos, Heidegger coincide en parte con Adorno: considera a la técnica como el fenómeno fundamental del mundo moderno. La filosofía moderna tiene una concepción técnica de la realidad, concepción que, por un lado considera lo real como materia prima o como material de explotación, reducible a mera disponibilidad, tras la planificación y el cálculo que convierte todo  en  puro  medio e  instrumento;  y,  por  otra  parte,  en su reducción de  lo  real  vela  y  oculta cualquier  otro  sentido  de  la  realidad  y  cualquier  otro  modo  de  enfrentarse  a  ella. Técnica no es sin más la transformación instrumental-tecnológica de la realidad; ni siquiera sólo el  sometimiento  de  la  realidad;  la  técnica  es,  pensada  filosófica  y  originariamente,  una consecuencia del olvido del ser, un modo de descubrir y comprender la realidad, regido por el cálculo y la utilidad. De ahí el que la técnica conlleve y represente un ‘peligro’, peligro que en su extrema gravedad estaría para Heidegger no tanto en la destrucción atómica del mundo, cuanto en el sometimiento del mismo hombre (y todas sus expresiones) al dominio de la técnica, con la instrumentalización  de  sí  mismo  y  la  consideración  de  la  idea  técnica del  mundo  como  algo ‘natural’ (Heidegger,1994, pp. 9-38). 

En El ser y el tiempo dice en cuanto a la relación del “ser ahí” con los otros: “Pero el ente con el que se comporta el ser-ahí como un ser con otro, no tiene la forma de ser del utensilio a la mano, sino que él mismo es ser-ahí. Este ente no es procurado (adquirido), sino que velamos por él” (1971, p.137). La propiedad del Ser-ahí incluye no convertirse a sí mismo, ni convertir al otro en cosa, en útil, una afirmación con fuertes resonancias kantianas. En el sistema del “uno” (la impropiedad), como en el de la industria cultural, el momento de alienación obedece a una latente y no declarada “imposición” del todo sobre el detalle; esto es, a una (tal como Heidegger nos dice) “nivelación de las posibilidades de ser” (1971, pp. 143, 144). 

En “La época de la imagen del mundo” sostiene que  

Uno de los fenómenos esenciales de la Edad Moderna es su ciencia. La técnica mecanizada  es  otro  fenómeno  de  idéntica  importancia  y  rango.  Pero  no  se debe caer en el error de considerar que esta última es una mera aplicación, en 

la  práctica,  de  la  moderna  ciencia  matemática  de  la  naturaleza.  La  técnica mecanizada  es,  por  sí  misma,  una  transformación  autónoma  de  la  práctica, hasta el punto de que es ésta la que exige el uso de la ciencia matemática de la  naturaleza.  La  técnica  mecanizada  sigue  siendo  hasta  ahora  el  resultado más visible de la esencia de la técnica moderna, la cual es idéntica a la esencia de la metafísica moderna (Heidegger, 2000, p. 63). 

Por su parte en Introducción a la metafísica el concepto de cultura está ligado al despliegue de la técnica. En efecto, en esta obra se refiere al oscurecimiento del mundo en la modernidad y esto implica: la huida de los dioses, la destrucción de la tierra, la masificación del hombre, el predominio de lo que se ajusta al término medio. Si el mundo es siempre mundo espiritual, el oscurecimiento implica el debilitamiento del espíritu en sí mismo: su disolución, su desalojo, falta de  interpretación.  Esto  sucede  porque:  primero,  se  produce  la  transformación  del  espíritu  en inteligencia,  concebida  como  mera  capacidad  de  entender  (calcular,  reflexionar,  organizar); segundo, el espíritu falsificado en inteligencia se convierte en instrumento puesto al servicio de otra  cosa  (como  sucede  en  el  marxismo  y  el  positivismo);  tercero,  esta  interpretación instrumentalista del espíritu hace que se planifique conscientemente el acontecer espiritual, se lo  divida  en  dominios.  El  mundo  espiritual  se  torna  cultura.  Estos  dominios  se  convierten  en campos que se ponen criterios a sí mismos, esto es ponen valores que limitan su validez a su propio campo: la poesía en virtud de la poesía, el arte en virtud del arte, la ciencia por la ciencia31 (Heidegger, 1969, pp. 83, 88).  

 

La crítica de Habermas desde una teoría de la comunicación 

Según Habermas en Historia y crítica de la opinión pública publicado en 1962 y revisado por su autor en 1990 y en Teoría de la acción comunicativa de 1981, una de las dificultades más importantes  del  proceso  de  modernización  consiste  en  la  desvirtuación  de  lo  que  denomina mundo de la vida. En efecto, como se verá, para Habermas los conflictos propios del capitalismo tardío conciernen fundamentalmente a la reproducción cultural y la socialización. En ese marco, parece de  utilidad  estudiar  su concepción  del  mundo  de  la  vida  en  relación con  un elemento central en la configuración de la modernidad como es la esfera pública burguesa. En este sentido, detecta  una  especie  de  regresión  premoderna  en  la  estructura  contemporánea  de  la  esfera pública. Habermas comprende el mundo de la vida como el mundo simbólicamente estructurado por  las  interpretaciones  de  los  individuos  que  a  él  pertenecen32.  Su  hipótesis  central  es  que 

31  Coincide  aquí  Heidegger,  involuntariamente,  con  el  concepto  de  Kitsch  de  Hermann  Broch,  en  tanto  los  distintos “campos” del saber o de la cultura se vuelven sobre sí mismos y constituyen sistemas cerrados de valores, desvinculados de un horizonte común.  

32 El concepto mundo de la vida (Lebenswelt) tiene un recorrido en la filosofía que nos remite a la fenomenología de Edmund Husserl, quien lo utilizó para destacar el ámbito en donde se constituyen los significados y el sentido de las experiencias. El concepto se modificó con la perspectiva de Alfred Schutz al proponer un giro de esta fenomenología trascendental de Husserl hacia una fenomenología social, de modo que el mundo de la vida resulta vinculado al mundo cotidiano y el sentido común. vivimos  en  un  mundo  de  la  vida  en  el  cual  organizamos  nuestras  acciones  a  través  de  la comunicación. En la comunicación, al ingresar en el habla, no enunciamos solamente oraciones, sino que también, y principalmente, establecemos relaciones con el mundo objetivo, con otros miembros  de  la  sociedad,  con  nosotros  mismos,  con  nuestros  deseos,  pensamientos  y sentimientos.  El  lenguaje  funciona  como  elemento  constitutivo  del  plano  individual,  así  como integrador de los diferentes actores en la interacción social. En ese sentido Habermas sostiene que  en  nuestra  capacidad  de  comunicar  –capacidad  que  presupone  una  apertura  y reconocimiento  fundamental  del  otro–  hay  implícita  una  racionalidad  comunicativa.  Esta racionalidad  comunicativa  asegura  que  nuestros  esfuerzos  estén  orientados  hacia  la comprensión y el acuerdo intersubjetivos. De modo que el autor abandona el paradigma moderno de la razón centrada en la conciencia para aproximarse al paradigma del lenguaje. 

La categoría de la esfera pública que Habermas expone en Historia y crítica de la opinión pública,  debe  enmarcarse,  por  lo  tanto,  junto  con  la  de  la  esfera  privada,  como  uno  de  los componentes sociales del mundo de la vida33. 

 Lo que Habermas sostiene en Teoría de la acción comunicativa respecto de la esfera pública, resulta fundamental para comprender la mencionada tesis de que una de las patologías más importantes del proceso de modernización consiste en la desvirtuación del mundo de la vida. En este  sentido,  plantea  una  suerte  de  diagnóstico  del  mundo  contemporáneo  en  dos  de  sus aspectos centrales: a) la colonización del mundo de la vida por imperativos sistémicos (de la Economía  y  el  Estado,  cuya  estructura  organizativa  está  mediada  por  el  dinero  y  el  poder respectivamente); b) el empobrecimiento del mundo vital. Dicho con palabras del autor: "esta infraestructura comunicativa [del mundo de la vida] se ve amenazada por dos tendencias que se compenetran y refuerzan mutuamente: por una cosificación inducida sistémicamente y por un empobrecimiento cultural (Habermas, 1989, T.II, p. 464, cursiva en el texto)." 

En Historia y crítica de la opinión pública, sostiene que lo público, en tanto esfera crítica del poder político regula también de la sociedad civil. De esta manera, la esfera pública burguesa presupone la separación entre el Estado (ámbito público) y la sociedad (ámbito privado) entre las cuales desempeña una suerte de mediación; su función política consiste en someter a su control los "estados de cosas hechos públicos" o, dicho de otra manera, "racionalizar el dominio político como un dominio de hombres sobre hombres" (1994, pp. 41-44). 

Con  el  desarrollo  del  capitalismo  la  esfera  pública  sufre  transformaciones  profundas.  En efecto, a fines del siglo XIX, la concentración del capital, la formación de consorcios de grandes empresas, el intervencionismo estatal en la esfera social con la transmisión de competencias públicas a corporaciones privadas, socavan la base del ámbito público burgués: la separación 

 

33 Forman parte de este mundo de la vida tres elementos estructurales y sus respectivos modos de reproducción: la cultura y la reproducción cultural (conjunto de interpretaciones que constituyen el saber, cuya coherencia y continuidad asegura la posibilidad de entendimiento intersubjetivo); la sociedad y la integración social (la pertenencia a grupos que confiere identidad y solidaridad); la personalidad y la socialización de los miembros (capacidades de lenguaje y acción de un individuo que lo pone en condiciones de interactuar y entenderse con otros y afirmar la propia identidad). De modo que hay una articulación inescindible entre mundo de la vida, comunicación y sociedad; la clave de la constitución del mundo de la vida es la multiplicidad de dimensiones que comprende la acción comunicativa mediante las cuales éste se reproduce simbólicamente entre Estado y sociedad. Al mismo tiempo se producen desarrollos espectaculares en los medios de comunicación en cuanto al aspecto tecnológico y a su capacidad de penetración en el público. 

A medida que el ámbito público y privado se ensamblan, surge una esfera social repolitizada donde las funciones de mediación y racionalización confiadas al ámbito de las personas reunidas en  ámbitos  públicos,  pasa  de  lo  público  a  instituciones  surgidas  del  ámbito  privado,  esto  es, asociaciones o partidos políticos, para los que los medios masivos de comunicación sirven de instrumento  en  la  manipulación  de  un  público  mediatizado.  El  aspecto  crítico  de  los  ámbitos públicos resulta reemplazado por la manipulación. 

En cuanto a los medios de comunicación, su desarrollo explosivo en relación a lo tecnológico y a las estrategias de penetración en el público, genera la alteración de la naturaleza misma de la comunicación por parte de esos medios masivos al hacer desaparecer la distancia que permite hablar y replicar generada por la letra impresa, y convirtiendo al público en masa. "El raciocinio del público cae también víctima de la refeudalización. En cuanto se pierde el momento de la distancia, constitutivo de la publicidad, en cuanto los sujetos andan codo a codo, la publicidad se convierte en masa" (1994, p. 187). El surgimiento de la industria cultural y la cultura de masas, instancias que invierten el sentido de la autocomprensión propia de la publicidad literaria, hace que el raciocinio tienda a transformarse en consumo y se produzca la disgregación del público en,  por  un  lado,  minorías  de  especialistas  raciocinantes  y,  por  el  otro,  una  gran  masa  de consumidores  receptivos.  La  producción  de  las  obras  de  arte,  por  ejemplo,  se  rigen  por  la estrategia del mercado, lo cual supone como principio constructivo intrínseco un bajo nivel de complejidad para asegurar así un alto nivel de consumo. "La cultura de masas se hace, en efecto, con su dudoso nombre precisamente porque el crecimiento de sus proporciones se debe a su adecuación a las necesidades de distracción y diversión de grupos consumidores con un nivel relativamente bajo de instrucción" (1994, p. 194). El ideal de la ilustración de un acceso igualitario a  la cultura, continúa Habermas,  se  ve  desnaturalizado  por  la  cultura  degradada  a  masa.  "El contacto con la cultura forma, mientras que el consumo de la cultura de masas no deja huella alguna; proporciona un tipo de experiencia que no es acumulativa sino regresiva" (1994, p. 195). El consumo de cultura resulta entonces instrumentalizado en función de intereses económicos y políticos. 

 

Referencias 

Adorno, Th. y Horkheimer, M. (1987). “La industria cultural”. En Dialéctica del iluminismo. Buenos 

Aires: Sudamericana. 

Benjamin, W. (1989). “La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica”. En Discursos 

interrumpidos I. Madrid: Taurus. 

Benjamin,  W.  (1991).  “El  narrador”.  En Para una crítica de la violencia y otros ensayos. 

Iluminaciones IV. Madrid: Taurus. 

Benjamin,  W.  (1993).  “Sobre  algunos  temas  en  Baudelaire”.  En Poesía y capitalismo. 

Iluminaciones II. Madrid: Taurus. 

Broch, H. (1970). “Notas sobre el problema del Kitsch”, en H. Broch, Kitsch, vanguardia y el arte 

por el arte. Barcelona: Tusquets. Editor, 1970, p. 29.  Broch, H. (2003). “Autobiografía como programa de trabajo” en Autobiografía psíquica. Madrid: 

Losada. 

Habermas, J. (1989). Teoría de la acción comunicativa. Madrid: Catedra. Habermas, J. (2009). Historia y crítica de la opinión pública. La transformación estructural de la 

vida pública. Barcelona: Gustavo Gili.  Heidegger, M. (1969). Introducción a la Metafísica. Buenos Aires: Nova. 1969. pp.83-88 Heidegger, M. (1971). El ser y el tiempo. México: Fondo de Cultura económica.  Heidegger,  M.  (1994).  “La  pregunta  por  la  técnica”.  En Conferencias y artículos,  Barcelona: 

Ediciones del Serbal.  

Heidegger,  M.  (2000).  “La  época  de  la  imagen  del  mundo”.  En Caminos de Bosque.  Madrid: 

Alianza Editorial. 

Marx, K. (1984). “El trabajo alienado”. En Manuscritos de 1844. Buenos Aires: Cartago. 




Autores 

 

Coordinadora 

 

Melamed, Analía 

Doctora y profesora en Filosofía, Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación (FaHCE) de la Universidad Nacional de La Plata (UNLP). Profesora titular de Introducción a la Filosofía, FaHCE,  UNLP;  profesora  titular  de  Problemas  Filosóficos  Contemporáneos,  Facultad  de Periodismo y Comunicación Social (FPyCS), UNLP; Profesora del seminario de Estética de la Maestría  Estética,  Teoría  y  Gestión  de  las  Artes,  Facultad  de  Artes  (FdA),  UNLP.  Editora Responsable  de  la  Revista  de  Filosofía  de  la  FaHCE,  UNLP. Investiga  temas  de  Filosofía contemporánea,  estética  y  estética  de  Marcel  Proust.  Ha  compilado Desde la cátedra. Variaciones sobre filosofía, arte y comunicación (2013). Coordinadora de Actas de las Jornadas Marcel Proust: Literatura y filosofía, I y II (2014, 2017). Autora de Adiós al cuerpo. Marcel Proust y las estéticas y poéticas contemporáneas (2022).  

 

Autores  

 

Bertucci, Alejandra 

Profesora  y  licenciada  en  Filosofía  (FaHCE-  UNLP).  Profesora  adjunta  de  las  materias Introducción a la filosofía y Estética (FAHCE-UNLP) y Problemas filosóficos contemporáneos en la  Facultad  de  Periodismo  y  Comunicación  social  (UNLP).  Ha  publicado:  “Hermenéutica  y ciencias  sociales” en Cuestiones de teoría social contemporánea.  Coordinado  por  Antonio Camou, EDULP, 2022; «Le problème du réalisme dans la photographie. Barthes vs Soulages” en Photographicité. Sur l’esthétique de la photographie de François Soulages. Sous la direction de  Alejandro  Erbetta.  L’Harmattan:  Francia,  2017  y  “Hermenéutica  y  fenomenología  en  Paul Ricoeur en En busca de la conciencia corporal”, coordinado por Mario Presas, 2015. Sus áreas de investigación son la fenomenología, la hermenéutica y la estética.  

Herrera, María Marta 

Especialista en Educación en Género y Sexualidades, (FaHCE- UNLP), Profesora en Filosofía, Facultad  de  Filosofía  y  Letras  (FFyL),  Universidad  de  Buenos  Aires  (UBA).  Jefa  de  trabajos prácticos en Introducción a la Filosofía e Introducción a la Teoría feminista, Estudios de Género y Sexualidades, FaHCE, UNLP y en Feminismo Filosófico, FFyL, UBA. “El amor romántico y la monogamia, dos categorías  mortalmente  unidas”  en  Leciñana  Blanchard,  M. et alii  (2022) La Monogamia al desnudo; “Cuerpo para un diccionario de la diferencia” en Martínez, A. y Mora, S. (2022) Diccionarios para un concepto de cuerpo; “Cuerpo y libertad en Simone de Beauvoir” en Campagnoli, M. y Ferrari, L. (2018) Cuerpo, identidad y sujeto. Miembro del proyecto Biopolítica y descolonialidad en el tecnoceno, FaHCE, UNLP. 

Moran, Julio César † 

Doctor y profesor en Filosofía (FaHCE- UNLP). Fue profesor titular de Introducción a la Filosofía, FaHCE, UNLP y profesor adjunto de Estética FaHCE, UNLP. Categorizado como investigador I. Se especializó en la estética de Marcel Proust, tema sobre el que dirigió numerosos proyectos de investigación y tesis de doctorado. Como autor o compilador ha publicado los siguientes libros: La música como develadora del sentido del arte en Marcel Proust (1996), Proust más allá de Proust (2001); Proust ha desaparecido (2006); Por el camino de la Filosofía (1997); Los filósofos y los días (2006). 

Perspectivas filosóficas : vocabularios, problemas y disciplinas de la modernidad a hoy / Analía  Melamed ... [et al.] ; Coordinación general de Analía  Melamed. - 1a ed. - La Plata : Universidad Nacional de La Plata ; La Plata : EDULP, 2025. Libro digital, PDF - (Libros de cátedra)

Archivo Digital: descarga

ISBN 978-950-34-2536-7

1. Filosofía Clásica. I. Melamed, Analía  II. Melamed, Analía , coord. CDD 190

[image: ]

 

Diseño de tapa: Dirección de Comunicación Visual de la UNLP

Universidad Nacional de La Plata – Editorial de la Universidad de La Plata 48 N.º 551-599 / La Plata B1900AMX / Buenos Aires, Argentina +54 221 644 7150

edulp.editorial@gmail.com

www.editorial.unlp.edu.ar

Edulp integra la Red de Editoriales Universitarias Nacionales (REUN)

Primera edición, 2025

ISBN 978-950-34-2536-7

© 2025 - Edulp

cover.jpeg
Perspectivas filosoficas

Vocabularios, problemas y disciplinas
de la modernidad a hoy






index-116_1.png





index-2_1.png
e

EDITORIAL DE LA UNLP





index-1_1.png





index-2_2.png
s frﬁ\\% UNIVERSIDAD
,,3» NACIONAL
DE LA PLATA

(o






