






PROSLOGION



PUBLICACIONES DEL INSTITUTO 
DE FILOSOFIA

SECCIÓN TEXTOS I



SAN ANSELMOPROSLOGION

MINISTERIO DE EDUCACION
UNIVERSIDAD NACIONAL DE LA PLATA 
FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA 
EDUCACIÓN - INSTITUTO DE FILOSOFÍA

1950
AÑO DEL LIBERTADOR GRAL. SAN MARTIN



TRADUCCION CASTELLANA DE 
BEATRIZ MAAS

PRÓLOGO DE 
GUILLERMO BLANCO

Hecho el depósito que previene la ley

Impreso en la Argentina

Imprenta López Perú 666 Buenos Aires



PRÓLOGO

1. En el año 1060, a los veintisiete de edad, Anselmo, 
nacido en Aosta, ingresó en la abadía de Bec. Pasó allí 
los treinta mejores años de su vida, dedicado a la oración, 
al estudio y a la enseñanza. Tuvo allí la suerte de encon­
trar un maestro en la persona de Lanfranco, el defensor 
del misterio eucarístico contra Berengario. Tres años des­
pués Anselmo sucedió a su maestro en el priorato de su 
abadía, y veintisiete años más tarde, ocupará, como su 
maestro, la sede arzobispal de Canterbury. Murió en 1109; 
tenía entonces setenta y seis años.

Su tranquila vida monacal y sus diecisiete trabajosos 
años de arzobispo, fructificaron en una serie de escritos 
monográficos: De grammatico, De veritate, De libero arbi­
trio, Monologion, Proslogion, De fide Trinitatis, De pro- 
cessione Spiritus Sancti, De concordia, De casu Diaboli, 
Cur Deus Homo, De conceptu virginali. Nos quedan ade­
más con el nombre de Anselmo, opúsculos, oraciones, medi­
taciones y homilías, en los que la crítica debe aún discernir 
lo auténtico de lo que no lo es.

Singularísima importancia tiene en la historia de la Teo­
logía el Cur Deus Homo, por cuanto en este libro San An­
selmo expone admirablemente el modo cómo Cristo ha sa­
tisfecho al Padre por nuestros pecados; con ello da el golpe 
de gracia a la explicación conocida como teoría mítica o 
de iuribus diaboli. Es de notar la importancia, en él cam­
po filosófico, del diálogo De veritate, para la tesis tan agus- 
tiniana del ejemplarismo divino. Igualmente, el Monologion 
y el Proslogion son obras capitales en la historia de la 
teodicea.



— 8 —

El pensamiento de San Anselmo se nutre casi exclusi­
vamente en las obras de San Agustín. Citando su maestro 
Lanfranco le censura el exceso de dialéctica del Monolo- 
gion, San Anselmo responde a su maestro que no ha dicho 
nada que no concuerde con los Padres, principalmente con 
San Agustín: “Nihil potui invenire me dixisse quod non 
catholicorum Patrurn et máxime beati Augustini scriptis 
cohaereat”. Y los historiadores de la filosofía han señalan­
do que la misma expresión que emplea San Anselmo para 
designar a Dios —aliquid quo nihil maius cogitari possit—, 
tiene como fuente un texto del libro De Doctrina Christiana 
del Doctor de Hipona.

2. ¿A qué género literario pertenece el Proslogion? Di­
fícil cuestión que ha fatigado tantos ingenios, especialmen­
te en los últimos años. Karl Barth afirma que nos halla­
mos ante un escrito teológico — teológico en el sentido de la 
concepción calvinista que sustenta Barth. Barth no admite 
trabajo alguno de la razón sobre la Revelación, rechaza la 
posibilidad de la teología como ciencia. La labor del teó­
logo se reduce a repetir lo que Dios ha revelado. Bien se 
ve que San Anselmo se sitúa en las antípodas de tal con­
cepción. Y para hallarla en el Proslogion, Barth se ve obli­
gado a someter el texto a una exégesis que altera su sen­
tido natural. Porque, a la verdad, en el capítulo segundo 
se da una prueba de la existencia de Dios, y lo d/icen bien 
claro las primeras líneas del proemio: “si forte posset 
inveniri unum argumentum... ad astruendum quia Deus 
vere est”. Ni tampoco se puede hablar de teología en el 
sentido que el término encierra en rigurosa (formaliter) 
terminología escolástica; porque, si bien el dato inicial lo 
da la fe, no lo da como materia de la que se extraiga una 
conclusión teológica.

El padre Stoltz ha querido ver en el Proslogion un libro 
de teología mística. Reconozcamos que le cabe el mérito 



— 9 —

de haber hecho que se tenga en cuenta la tonalidad mís­
tica, la fina espiritualidad que rezuma la obra de San 
Anselmo; pero en ninguna parte se halla fundamento para 
ver en el Proslogion el fruto de una experiencia mística 
en sentido riguroso, de un conocimiento experimental de 
Dios. Sería más acertado decir que se trata de una teolo­
gía afectiva, de una teología que prepara el alma para la 
contemplación.

¿No es acaso el Proslogion un opúsculo filosófico? Hay 
en él filosofía, como la hay en el De magistro de San Agus­
tín o en la Summa Theologica de Santo Tomás; hay su 
innegable proyección en la historia de la filosofía; pero 
no es filosofía: su comienzo es un acto de fe y amor sobre­
natural: “ .sed desidero aliquatenus intelligere verita- 
tem tuam, quam credit et amat cor meum. Ñeque enim 
quaero intelligere ut credam; sed credo ut intelligam. Nam 
et hoc credo, quia nisi credidero, non intelligam”.

Gilson ha emprendido otro camino. No trata de ubicar a 
San Anselmo y su opúsculo en nuestros actuales cuadros de 
clasificación epistemológica, sino de buscar en la historia si 
hay una familia de pensadores y obras de análoga contex­
tura espiritual. El eminente historiador de la filosofía en­
cuentra un innegable parentesco con San Clemente de Ale­
jandría; asi, la fides quaerens intellectum de San Anselmo 
sería un tipo de saber semejante a la “gnosis” alejandrina: 
lo cual autorizaría a hablar de un “gnosticismo cristiano”. 
Quizá sea lo más exacto. Pero a más de las exigencias de 
la comprensión histórica, existen también exigencias inter­
nas, lógicas, de pensamiento, que él historiador debe tener 
en cuenta. Y así, tanto la “gnosis” de San Clemente, como 
la “fides quaerens intellectum” de San Anselmo, aparecen 
como un momento del proceso de especificación que parte 
de la Patrística y culmina en la creación de la Teología 
como ciencia en siglo XIII. Ubicado en esta perspectiva 



— 10 —

—motus specificatur a termino— él Proslogion es, reduc- 
tive, una obra teológica. En este movimiento de preparación 
de la teología escolástica, la posición doctrinal de San An­
selmo reviste una importancia que no siempre se ha valo­
rado. Su actitud intelectual frente a los teólogos y a los 
dialécticos se asemeja a la actitud que tomará Santo Tomás 
de Aquino frente a los teólogos agustinianos y a los filóso­
fos averroístas. Para los teólogos del siglo XI —pensemos, 
por ejemplo, en San Pedro Damián, en cuyos escritos aun 
hoy se surten algunos de argumentos e invectivas contra la 
filosofía—, la dialéctica aparece como un ejercicio ruinoso 
para la fe. Y es precisamente el uso de la dialéctica aristo­
télica como necesario instrumento conceptual para la expli­
cación de la fe, lo que da a la obra de San Anselmo su 
carácter de originalidad teológica; con ello libra a la teolo­
gía de la esterilidad a que estaba condenada en pensadores 
como San Pedro Damián y se prepara él trabajo que podrá 
realizar Santo Tomás de Aquino con un mejor conocimien­
to de la totalidad de los escritos de Aristóteles y una pro­
fundísima comprensión del pensamiento del Estagirita. Los 
que no han comprendido este estado de imperfección meto­
dológica de la teología de San Anselmo, lo han acusado unas 
veces de fideísta, otras de racionalista. Pero a la verdad, no 
concibe ni un uso autónomo de la razón, ni con la fe niega 
un alcance racional, un límite de la inteligencia. La misma 
verdad que en el Proslogion es objeto de fe, aparece como 
término de la demostración racional en el Monologion. Colo­
cado en la línea teológica agustiniana, para San Anselmo 
no hay ninguna dificultad en que una misma proposición 
sea simultáneamente creída y sabida. Su ilimitada confian­
za en la razón, que le hace buscar las rationes necessariae 
de la Trinidad, se mueve siempre dentro de la fe, y es ali­
mentada por esta misma fe. De aquí su originalísima si­
tuación.



— 11 —

El Proslogion cumple además una doble función: apolo­
gética una, otra de alta pedagogía espiritual. San Anselmo 
lo dice expresamente en su Epistula de Incarnatione Verbi, 
hablando del Monologion y Proslogion: “...ut quod fide 
tenemus de divina natura et eius personis... necessariis ra- 
tionibus sine scripturae auctoritate probari possit... posui 
ad respondendum pro fide nostra contra eos, qui nolentes 
credere, quod non intelligunt, derident credentes, sive ad 
adiuvandum religiosum studium eorum, qui humiliter quae- 
runt intelligere quod firmissime credunt...’ ’. Resulta ex­
traño que Barth no haya reparado en este texto y haya 
negado el carácter apologético del Proslogion. Original apo­
logética que no comienza con los preámbulos de la fe, sino 
que pone delante del no creyente las verdades mismas de la 
fe con su justificación racional.

A esta finalidad apologética se añade una segunda, peda­
gógica: ayudar a aquellos “que humildemente buscan en­
tender lo que muy firmemente creen”. ¿En qué relación 
se hallan el creer y el entender? El entender, intelleetus, 
ocupa un lugar intermedio entre la fe, fides y la visión 
beatífica, speeies. El desarrollo natural de la fe, su vitali­
dad misma exige que se pase al entender: fides quaerens in- 
tellectum. Con el entender se produce ya en esta vida un 
acercamiento a la vida beatífica. Lo dice claramente San 
Anselmo en el prefacio de su libro De fide Trinitatis: “De- 
ñique quoniam ínter fidem et speciem intellectum, quem in 
hac vita capimus, esse médium intelligo, quanto aliquis ad 
illum proficit, tanto eum propinquare speciei, ad quam oro­
nes anhelamus, existimo”.

Por ello, no se puede comenzar por el intelleetus, como 
pretenden los dialécticos: quien no cree no podrá experimen­
tar, y quien no experimentare no podrá saber: “Qui non 
crediderit, non experietur: et qui expertus non fuerit, non 
cognoscet”. El hombre debe comenzar por la fe, fides y 



— 12 —

luego buscar la comprensión, intellectus; querer quedarse 
en la fe es negligencia: con este término critica San Ansel­
mo a los teólogos contemporáneos: “sicut rectas ordo exi- 
git ut profunda fidei prius credamus priusquam ea presu- 
mamus ratione discutere, ita neqligentia mihi videtur si 
postquam confirmati sumus in fide nos studemus quod ere- 
dimus intélligere”.

3. Lo que ha dado y da al Proslogion su perenne actua­
lidad es el hecho de que en él se plantee y resuelva en un 
cierto sentido el problema metafisico por excelencia, el pro­
blema del ser. Y ya sabemos —Heidegger nos lo ha recor­
dado en nuestros días—•, oue en un problema metafisico 
está implicado todo él problematismo de la metafísica. Si 
pues la historia de la filosofía nos demuestra que el célebre 
argumento ansélmiano fatiga siempre y atrae a los más 
grandes filósofos, ello es índice de que en él se halla impli­
cada una concepción metafísica que perdura baio diversas 
formas, a través de los tiempos. Aceptando los últimos tra­
bajos históricos de Gil son podríamos convenir en calificar 
esta concepción metafísica como filosofía de la esencia. La 
filosofía de la esencia o esencialista, no se desentiende del 
problema de la existencia, pero la confesada o inconfesada 
primacía de lo conceptual hace que sus respuestas a este 
problema, históricamente varias, sean, en el fondo, seme­
jantes: de aquí la tentativa de deducir la existencia. o de 
reducirla a un ‘‘complementum possibilitatis” o de neutrali­
zarla; de aquí el brillo enceguecedor que presenta él argu­
mento ontólógico. Porque es verdad innegable, y la ha 
visto bien San Anselmo, que la noción de ser, tomada en 
sentido absoluto, implica la existencia. Mas no conviene to­
mar por punto de partida aquéllo que es el coronamiento de 
la metafísica.

San Anselmo en él Proslogion parte de un acto de fe, 
pero en el célebre argumento ontólógico, no parte de la fe, 



— 13 —

sino de la idea de Dios como “algo tal que nada puede pen­
sarse mayor”, quo nih.il maius cogitari possit. ¿Pero una 
noción tal, un tal concepto puede tenerse sin la Revelación? 
En principio, sí. De hecho, empero, el concepto de Dios co­
mo infinitud perfecta, como aliquid quo nihil maius cogi­
tari possit lo poseemos por la Revelación cristiana. Esta 
nuestra idea de Dios, y la afirmación de la identidad meta­
física de esencia y existencia en Dios, enseña Gilson, en sus 
Gifford lectures, son dos casos del influjo de la Revelación 
en la filosofía, dos muestras del originalísimo aporte de la 
filosofía cristiana al pensamiento universal.

Lo que origina la posición de la prueba es la negación del 
insensato, el insipiens del Salmo XIII: “dixit insipiens 
in corde suo: non est Deus’ ’ El Padre Audet ha hecho no­
tar en su exégesis del argumento, que primariamente, per 
se, se trata no del proceso de Dios sino del proceso del in­
sensato. ¿Por qué niega en su interior que Dios existe? 
¿Por qué es insensato el insensato? Pensando a Dios, aún 
para negarlo, el insensato piensa una esencia en cuya com­
prensión se incluye la existencia real; no puede, por consi­
guiente, dejar de pensarlo como existente aunque quiera 
pensarlo como no existente. No puede mantener su negación, 
porque su negación supone la posesión de la existencia de 
lo que la niega: por esto es necio. “Cur itaque dixit insipiens 
in corde suo non est Deus, cum tam in promptu sit rationaü 
mentí te máxime omnium esse? Cur nisi quia stultus et 
insipiens?” Comentando el mismo versículo "bíblico pero 
en concepción filosófica muy otra, Santo Tomás verá en el 
insipiens la necedad del hombre que no percibe los mani­
fiestos signos de Dios en las cosas: ..designatur enim 
per hoc máxime hominis stoliditas, quod tam, manifesta 
Dei signa non percipit; sicut stolidus reputaretur qui, 
hominem videns, eum habere animam non comprehenderet”, 
(C. G. III, 38).



— 14

Tan escueto es el argumento ontológico, tan parco en su 
justificación dialéctica, que los intérpretes se han planteado 
el problema del cómo y por qué pasa San Anselmo de la 
necesidad de la afirmación de una existencia a la existencia 
real.

En su disputa contra Rosélin, De fide Trinitatis, se ha- 
lia el texto que autoriza a calificar a San Anselmo de rea­
lista. Fundado en ello, Baeumker ha visto en el argumento 
ontológico una aplicación de realismo exagerado. Quizá sea 
así: no podemos, sin más, negarlo, como hace Geyer; pero 
el realismo exagerado parece que no alcanza a ser en San 
Anselmo una tesis de gnoseólogía cuyas secuencias se apli­
quen con lógico rigor. Es claro, de cualquier modo, que el 
realismo exagerado de San Anselmo ha sido el mejor clima 
para la aparición del célebre argumento.

Ubicado San Anselmo en la línea del pensamiento de San 
Agustín, aparece la tentación de interpretar el texto ansel- 
miano a la luz del argumento que el Doctor de Hipona trae 
en su De libero arbitrio: Dios es la causa de la verdad que 
hay en nuestra inteligencia. Favorece a esta interpretación 
el hecho de que San Buenaventura haya propuesto el argu­
mento ontológico recurriendo a la iluminación de Dios; y 
el que Descartes y Malebranche hermanen él argumento 
ontológico con la causalidad divina. En nuestros días, Barth 
ha llamado la atención sobre la epistemología que se encie­
rra en el escrito De veritate de San Anselmo. A la luz de 
esta epistemología, él argumento de San Anselmo se reduce 
a la causalidad, ya que la verdad y la necesidad de la afir­
mación de la existencia de Dios, es una verdad y necesidad 
causada por el objeto mismo de la afirmación: Dios, que es 
la Verdad. Prohíbe aceptar esta interpretación él hecho de 
que San Anselmo no recurra para nada a la causalidad 
divina en el argumento ontológico. Una sencilla, pero olvi­
dada regla de metodología histórica, nos veta querer ínter-



— 15 —

pretor el pensamiento de San Anselmo, viendo implicaciones 
de tesis gnoseológicas, allí donde San Anselmo no las ha 
visto. Parece, pues, más cuerdo reconocer con Gilson que el 
argumento ontológico deja al filósofo la impresión de “flo­
tar en el vacío”.

La filosofía moderna conoce el argumento ontológico en 
la formulación más perfecta que cabe en una filosofía esen- 
cialista. Leibniz lo funda en la necesidad de los posibles o 
esencias. Y la forma leibniciana ha tenido el mérito de ser 
la piedra de toque para diferenciar netamente la metafí­
sica tomista de otras metafísicas en el seno mismo de la 
filosofía escolástica. Establecida a posteriori la posibilidad 
de Dios —si Dios no fuera posible, nada sería posible—, 
Leibniz deduce la existencia de Dios de su posibilidad. La 
metafísica tomista acuerda a Leibniz que se puede llegar a 
posteriori a la posibilidad de Dios, aun antes de haber pro­
bado su existencia; pero reprocha, al igual que a San An­
selmo, el trámite ilegítimo del orden ideal al orden real, ya 
que la esencia de Dios, que pensamos como posible, es decir, 
como conjunto de notas no contradictorias, admite como 
componible consigo la existencia, pero esta existencia no 
deja de ser un predicado mental. A la conclusión de que la 
existencia real de Dios se identifica con su esencia, no se 
puede llegar sino después de haber demostrado la existencia 
real de Dios (in actu exercito). Y no se llega a la existen­
cia de Dios por el análisis de alguna noción, por deducción 
de concepto alguno. En la percepción de una esencia dada 
existencialmente en una intuición empírica, la inteligencia 
ve que esa esencia no tiene en sí misma su razón de ser, de 
existir; y así, en virtud del principio existencial de causa­
lidad, se remonta de las existencias al Existente.

Guillermo Blanco.



PROSLOGION

PROOEMIUM

Postquam opusculum quoddam velut exemplum meditandi 
de ratione fidei, cogentibus me precibus quorumdam fra- 
trum, in persona alicujus taeite seeum ratiocinando quse 
neseiat investigantis, edidi, considerans illud esse multorum 
eoneatenatione contextum argumentorum, eepi meeum quse- 
rere, si forte posset inveniri unum argumentum, quod nullo 
alio ad se probandum quam se solo indigeret, et solum ad 
astruendum, quia Deus vere est, et quia est summum bo- 
num nullo alio indigens et quo omnia indigent ut sint et 
ut bene sint, et quaecumque de divina eredimus substancia, 
sufficeret.

Ad quod cum saape studioseque cogitationem converterem, 
atque aliquando mihi videretur jam posse capi quod quaere- 
bam, aliquando mentís aciem omnino fugeret, tándem des- 
perans volui cessare velut ab inquisitione rei quam inveniri 
esset impossibile.

Sed cum cogitationem illam, ne mentem meam frustra 
occupando ab aliis in quibus proficere possem impediret, 
penitus a me vellem excludere, tune magis ac magis nolenti 
et defendenti se cepit cum importunitate quadam ingerere.

Cum igitur quadam die vehementer ejus importunitati 
resistendo fatigarer, in ipso cogitationum conflictu sic se 
obtulit quod desperaveram, ut studiose cogitationem am- 
plecterer, quam sollicitus repellebam.

JEstimans igitur, quod me gaudebam invenisse, si scriptum 
esset alicui legenti placiturum, de hoc ipso et quibusdam 
aliis, sub persona conantis erigere mentem suam ad contem-



PROSLOGION

PROEMIO

Luego que, incitado por las peticiones de algunos herma­
nos, publiqué cierto opúsculo (x) como un ejemplo de me­
ditación sobre la razón de la fe, redactado a la manera de 
alguien que investigara lo que no sabe mediante un tácito 
argüir consigo mismo, como considerara que el dicho opxiscu- 
lo estaba formado por el encadenamiento de numerosos ar­
gumentos, comencé a indagar si acaso fuera posible encon­
trar un argumento que de ningún otro más que de sí mismo 
precisara para probarse y que bastara él solo para demostrar 
que Dios existe de veras y que es el sumo bien que de ningún 
otro necesita y del cual todos necesitan para su existencia 
y bienestar, y cuanto creemos de la substancia divina.

Como dirigiera en este sentido a menudo y con gran celo 
mi pensar y a las veces me pareciera que ya podía alcanzar 
mi objeto, y a las veces éste se esquivara por completo de 
la penetración de mi espíritu, desesperado de lograrlo, quise 
finalmente abandonar toda búsqueda por creer que se tra­
taba de algo imposible de encontrar.

Pero como quisiera apartar completamente de mí ese pen­
samiento, para que no me impidiera, ocupando inútilmente 
mi espíritu, atender a otros en los cuales me fuera posible 
hacer progresos, precisamente entonces, fué cuando más y 
más comenzó a perseguirme con una a modo de importunidad 
pese a mi resistencia y oposición.

Cierto día, pues, en que me había fatigado en rechazar 
con vehemencia esta idea impertinente, en medio del con­
flicto de mis pensamientos se me presentó de tal manera 
aquello que había desesperado de encontrar, que al punto 
abracé celosamente la idea que venía resistiendo con tanto 
empeño.

(i) Monologion.



— 18 —

plandum Deum et quaerentis intelligere quod credit, subdi* 
tum scripsi opusculum. Et quoniam nec istud, nec illud 
cujus supra memini, dignum libri nomine aut eui auctoris 
praeponeretur nomen judicabam, nec tamen eadem sine 
aliquo titulo, quo aliquem in cujus manus venirent quo- 
dammodo ad se legendum invitarent, dimittenda putabam, 
unicuique dedi titulum, ut prius Exemplum meditandi de 
ratione fidei, et sequens Fides quarens intellectum dice- 
retur.

Sed cum jam a pluribus cum his titulis utrumque trans- 
criptum esset, coegerunt me plures, et máxime Reverendus 
Archiepiscopus Lugdunensisi, Hugo nomine, fungens in 
Gallia legatione apostólica, qui mihi hoc ex apostólica prae- 
cepit auetoritate, ut nomen meum illis praescriberem. Quod 
ut aptius fieret, illud quidem Monologion, id est, Solilo- 
quium, istud vero Proslogion, id est, Alloquium nominavi.



— 19 —

Pensé entonces que si estuviera escrito lo que yo me re­
gocijaba de haber encontrado, podría satisfacer a algún 
lector, y escribí por lo tanto el siguiente opúsculo, en forma 
de alguien que intentara elevar su espíritu a la contempla­
ción de Dios y buscara comprender lo que cree. Y como 
consideraba que ni ésta ni aquella obrita que mencioné fue­
ran dignas del nombre de libro ni de llevar el del autor, 
pero que tampoco podían publicarse sin algún título con el 
cual, en cierto modo, invitaran a la lectura a aquél en cuyas 
manos cayeran, le di un título a cada una: a la primera 
Ejemplo de meditación sobre la razón de la fe, y a la segun­
da, La fe en busca del entendimiento.

Pero cuando ya mucha gente había copiado uno y otro 
con estos títulos, numerosas personas, y sobre todo Hugo, 
el reverendo arzobispo de Lyon, legado papal en Galia 
—quien me lo ordenó con su autoridad apostólica—, me 
forzaron a ponerles mi nombre de autor. Y para hacerlo de 
un modo más conveniente llamé a aquél Monologion, esto es, 
Soliloquio, y a éste Proslogion, esto es, Alocución.



CAPUT I

Eia nune homuneio, fuge paululum occupationes tuas, 
absconde te modicum a tumultuosis cogitationibus tuis. Ab- 
jice nunc onerosas curas, postpone laboriosas distensiones 
tuas. Vaca aliquantulum Deo, et requiesce aliquantulum in 
eo. Intra in cubiculum mentis tuas, exelude omnia prceter 
Deum et quse te juvent ad quaerendum eum, et clauso ostio 
quasre eum.

Dic nune, totum cor meum, die nune Deo Quaero vultum 
tuum, vultum tuum, Domine, requiro. Eia nune ergo, tu 
Domine Deus meus, doce cor meum, ubi et quomodo te quae- 
rat, ubi et quomodo te inveniat. Domine, si hic non es, ubi te 
quaeram absentem ? Si autem ubique es, cur non video te prae- 
sentem ? Sed certe habitas lucem inaceessibilem. Et ubi est 
lux inaccessibilis, aut quomodo accedam ad lucem inaccessi- 
bilem? Aut quis me dueet et inducet in illam, ut videam te in 
illa ? Deinde, quibus signis, qua facie te quaeram ? Numquam 
te vidi, Domine Deus meus, non novi faciem tuam. Quid fa- 
ciet, altissime Domine, quid faciet iste tuus longinquus exul ? 
Quid faciet servus tuus anxius amore tui, et longe projectus 
a facie tua ? Anhelat videre te, et nimis abest illi f acies tua. 
Accedere ad te desiderat, et inaccessibilis est habitatio tua. 
Invenire te cupit, et nescit locum tuum. Quaerere te affectat, 
et ignorat vultum tuum. Domine, Deus meus es et Dominus 
meus es, et numquam te vidi. Tu me fecisti et refecisti et 
omnia mea bona tu mihi contulisti, et nondum novi te. De- 
nique, ad te videndum factus sum, et nondum feci propter 
quod factus eum. O misera sors hominis, cum hoc perdidit ad 
quod factus est. O durus et dirus casue ille! Heu! quid 
perdidit, et quid invenitf Quid abscessit, et quid remansitf



CAPÍTULO I

¡Y ahora, oh mísero mortal, deja por un instante tus 
ocupaciones, apártate un poco de tus tumultuosos pensa­
mientos; haz a un lado los onerosos cuidados, los laboriosos 
afanes que te solicitan. Vuélvete un poquito hacia Dios y re­
posa un momento en Él. Entra en el aposento de tu alma, ex­
cluye todo, excepto Dios y lo que te ayude a buscarlo y, 
luego de cerrar la entrada, búscalo!

Di ahora, oh mi corazón todo entero, di ahora a Dios: 
Busco tu rostro, tu rostro, oh Señor, quiero encontrar (x). 
Y ahora tú, oh mi Señor, Dios mío, haz ver a mi corazón 
dónde y de qué modo haya de buscarte, dónde y de qué 
modo te encuentre. Si no estás aquí, Señor, ¿dónde buscaré 
al ausente? Mas si estás en todas partes, ¿por qué no te veo 
presente ? Pero sin duda habitas una luz inaccesible. ¿ Y dón­
de está esa luz inaccesible, o de qué modo podré llegar a 
ella? ¿Quién me conducirá y me introducirá en ella, para 
que allí te vea? Y luego, por qué signos, bajo qué aspecto 
te buscaré? Nunca te vi, oh Señor, Dios mío, no conozco 
tu faz. ¿Qué hará, oh altísimo Señor, que hará este deste­
rrado que tan lejos de ti se halla? ¿Qué hará tu siervo, an­
gustiado por tu amor y arrojado a tanta distancia de tu 
faz? Ansia verte y tu faz está demasiado lejos de él. Desea 
acercarse a ti, y tu morada es inaccesible. Quiere encontrar­
te, y no sabe tu lugar. Pretende buscarte, e ignora tu rostro. 
Oh Señor, eres mi Dios y mi Señor, y nunca te vi. Tú me 
has creado y reparado y me has dado todos mis bienes, y 
aún no te conozco. Y finalmente, he sido hecho para verte 
y todavía no he hecho aquello por lo que fui creado. ¡ Oh 
desdichado sino el del hombre, que perdió aquello para lo 
que fué creado! ¡ Oh cruel y dura caída! ¡ Ay de mí! ¿ Qué 
perdió y qué encontró? ¿Qué se fué y qué quedó? Perdió 
la bienaventuranza para la cual fué creado y encontró la 
miseria para la cual no fué creado. Se alejó de él aquello sin

(i) Salmo, XXVI, 8.



— 22 —

Perdídit beatitudinem ad quam factus est, et invenit mise- 
riam propter quam factus non est. Abscessit sine quo 
infelix est, et remansit quod per se non nisi miserum est. 
Manducabat tune homo panem Angelorum, quem nunc 
esurit; manducat nunc panem dolorum, quem tune nescie- 
bat. Heu, publicus luctus hominum, universalis planctus 
filiorum Adse! lile ructabat saturitate, nos suspiramus esu- 
rie. lile abundabat, nos mendieamus. Ule feliciter tenebat et 
misere deseruit, nos infeliciter egemus et miserabiliter desi- 
deramus, et heu vacui remanemus. Cur non nobis custodivit, 
cum facile posset, quo tam graviter eareremus? Quare sic 
nobis obscuravit lucem et obduxit nos tenebris? Ut quid 
nobis abstulit vitam et inflixit mortem? ^Erumnosi, unde 
sumus expulsi? quo sumus impulsi? unde praecipitati ? 
quo obruti? A patria in exilium, a visione Dei in csecitatem 
nostram, a jucunditate immortalitatis in amaritudinem et 
horrorem mortis. Misera mutatio de quanto bono in quan­
tum malum! Grave damnum, gravis dolor, grave totum. 
Sed heu me miserum, unum de aliis miseris filiis Evse, 
elongatis a Deo, quid incepi? quid effeci? quo tendebam? 
quo deveni? ad quid aspirabam, in quo suspiro? Qusesivi 
bona, et ecce turbatio, tendebam in Deum, et offendi in 
meipsum. Réquiem quaerebam in secreto meo, et tribula- 
tionem et dolorem inveni in intimis meis. Volebam ridere 
a gaudio mentís mese, et cogor rugiré a gemitu cordis mei. 
Sperabatur lsetitia, et ecce unde densentur suspiria.

Et o tu, Domine, usquequo? Usquequo, Domine, oblivis- 
ceris nos? Usquequo avertis faciem tuam a nobis? Quando 
respicies et exaudies nos ? Quando illuminabis oculos nostros. 
et ostendes nobis faciem tuam? Quando restitues te nobis? 
Réspice, Domine, exaudí, illumina nos, ostende nobis 
teipsum. Restitue te nobis, ut bene sit nobis, sine quo 
tam male est nobis. Miserare labores et eonatus nostros ad



23 —

lo cual es infeliz y permaneció lo que de sí no es sino mi­
serable. Comía el hombre entonces el pan de los ángeles, del 
cual está ahora hambriento: come hoy el pan de los dolores, 
que entonces ignoraba. ¡Ah, duelo común de los hombres, 
llanto universal de los hijos de Adán! Él eructaba de sacie­
dad, nosotros suspiramos de hambre; él tenía abundancia, 
nosotros mendigamos. Él poseía en la felicidad, y misera­
blemente la abandonó; nosotros estamos necesitados en la 
desgracia, y angustiosamente sentimos la falta, pero ¡ay de 
nosotros! continuamos desprovistos. ¿Por qué no nos con­
servó —cuando tan fácilmente hubiera podido hacerlo— ese 
bien del que con tanto dolor íbamos a carecer ? ¿ Por qué nos 
oscureció la luz y nos rodeó con tinieblas? ¿Para qué nos 
arrebató la vida y nos infligió la muerte? ¿De dónde hemos 
sido, infelices, expulsados? ¿A dónde se nos ha llevado? ¿De 
dónde se nos precipitó? ¿A dónde se nos sepulta? De la 
patria, al exilio; de la visión de Dios, a nuestra ceguera; 
del goce de la inmortalidad a la amargura y el horror de 
la muerte. ¡ Oh mudanza desdichada, de tan grande bien a 
tan grande nial! Grave es el daño, grave el dolor, todo es 
grave. Pero, ay, infeliz de mí, uno de los tantos infelices 
hijos de Eva, alejados de Dios, ¿qué intenté hacer? ¿Qué 
hice? ¿A dónde me dirigía? ¿A dónde llegué? ¿A qué aspi­
raba? ¿Por qué suspiro? Buscaba el bien, y aquí está la 
confusión; tendía a Dios, y tropecé conmigo mismo. Bus­
caba el descanso en mi soledad, y encontré la tribulación y 
el dolor en el fondo de mí mismo. Del gozo de mi alma ve­
níame deseo de reír y el gemido de mi corazón me obligaba 
a rugir. Yo esperaba la alegría, y he aquí de donde se mul­
tiplican los suspiros.

Y tú, oh Señor, ¿hasta cuándo? ¿Hasta cuándo, Señor, 
nos olvidarás? ¿Hasta cuándo apartarás tu faz de nosotros? 
¿Cuándo mirarás hacia nosotros y nos escucharás? ¿Cuándo 
iluminarás nuestros ojos y nos mostrarás tu faz? ¿Cuándo 
te restituirás a nosotros? Vuelve los ojos a nosotros, Señor, 
escúehanos, ilumínanos, muéstrate a nosotros. Restitúyete a 
nosotros para que seamos bienaventurados, pues sin ti tan 
desdichados somos. Ten compasión de nuestros afanes y de 
nuestros esfuerzos hacia ti, pues que nada podemos sin tu 
ayuda. Tú nos llamas: ayúdanos. Te suplico, Señor, haz que 



— 24 —

te, qui nihil valemus sine te. Invitas nos, adjuva nos. 
Obsecro, Domine, ne desperem suspirando, sed respirem 
sperando. Obsecro, Domine, amaricatum est cor meum sua 
desolatione, indulcora illud tua consolatione. Obsecro, Do­
mine, esuriens cepi quaerere te, ne desinam jejunus de te; 
famelicus accessi, ne recedam impastus. Pauper veni ad 
divitem, miser ad misericordem, ne redeam vacuus et con- 
temptus. Et si antequam comedam suspiro, da vel post 
suspiria quod comedam.

Domine, incurvatus non possum nisi deorsum aspicere; 
erige me, ut possim sursum intendere. Iniquitates meae su- 
pergressae sunt caput meum, obvolvunt me et sicut onus 
grave gravant me. Evolve me, exonera me, ne urgeat puteus 
earum os suum super me; liceat mihi suspicere lucem tuam 
vel de longe vel de profundo. Doce me quaerere te, et 
ostende te quaerenti, quia nec quaerere te possum, nisi tu 
doceas, nec invenire, nisi te ostendas. Quaeram te deside- 
rando, desiderem quaerendo, inveniam amando, amem 
inveniendo.

Fateor, Domine, et gratias ago, quia creasti in me hanc 
imaginem tuam, ut tui memor, te cogitem, te amem; sed sic 
est abolita .attritione vitiorum, sic est obfuseata fumo pecca- 
torum, ut non possit facere ad quod facta est, nisi tu 
renoves et reformes eam.

Non tentó, Domine, penetrare altitudinem tuam, quia 
nullatenus comparo illi intellectum meum; sed desidero 
aliquatenus intelligere veritatem tuam, quam credit et amat 
cor meum. Ñeque enim quaero intelligere, ut credam; sed 
credo, ut intelligam. Nam et hoe credo, quia nisi credidero, 
non intelligam.



— 25

no desespere suspirando, sino que respire esperando. Te su­
plico, Señor, mi corazón está amargado por su desolación, 
endúlzalo con tu consolación. Te suplico, Señor: hambriento 
he comenzado a buscarte, que no me aleje de ti ayuno; fa­
mélico he llegado a ti, que no me vuelva sin haber comido. 
Pobre, he venido hacia el rico; miserable, hacia el miseri­
cordioso : que no regrese con las manos vacías y desdeñado. 
Y si antes de comer suspiro, haz al menos que tras los sus­
piros me alimente.

Señor, si estoy encorvado no puedo mirar sino hacia aba­
jo : levántame, para que pueda dirigirme hacia arriba. Mis 
iniquidades han pasado el nivel de mi cabeza, me rodean 
y me agobian, como una pesada carga. Líbrame, descárgame 
de ese peso, para que el pozo de ellas no abra su boca sobre 
mí. Séame permitido ver tu luz, aunque sea de lejos, aunque 
sea del fondo del abismo. Enséñame a buscarte y muéstrate 
al que te busca, porque no puedo ni buscarte, a no ser que 
me lo enseñes, ni encontrarte, a no ser que te muestres a mí. 
Que te busque deseándote, que te desee buscándote, que te 
encuentre amándote, que te ame encontrándote.

Confieso, Señor, y te doy las gracias por haber creado en 
mí esta imagen tuya para que, recordándote, piense en ti 
y te ame. Pero a tal punto está borrada por la atrición de 
los vicios, a tal punto está ofuscada por el humo de los pe­
cados, que no puede hacer aquello para lo cual fué creada 
a no ser que la renueves y reformes.

Yo no intento, Señor, penetrar tu profundidad porque de 
ningún modo comparo a ella mi inteligencia, pero deseo 
entrever tu verdad, que mi corazón cree y ama. Y yo no 
busco entender para creer, pero creo para poder compren­
der. Pues también creo esto, que no podría comprender si 
no creyera.



CAPUT II

Quod vere sit Deus.

Ergo, Domine, qui das fidei intelleetum, da míhi ut, 
quantum seis expedire, intelligam quia es sicut credimus, 
et hoc es, quod credimus. Et quidem credimus te esse ali- 
quid quo nihil majus cogitari possit. An ergo non est ali- 
qua talis natura, quia dixit insipiens in corde suo, non est 
Deus? Sed certe ipse idem insipiens, cum audit hoc ipsum 
quod dico aliquid quo nihil majus cogitari potest, intelli- 
git quod audit, et quod intelligit in intellectu ejus est, 
etiam si non intelligat illud esse. Aliud enim est rem esse 
in intellectu, aliud intelligere rem esse. Nam cum pictor 
praecogitat quse facturus est, habet quidem in intellectu, 
sed nondum intelligit esse quod nondum fecit. Cum vero 
jam pinxit, et habet in intellectu, et intelligit esse quod 
jam fecit. Convincitur ergo etiam insipiens esse vel in 
intellectu aliquid quo nihil majus cogitari potest, quia hoc 
cum audit intelligit, et quidquid intelligitur in intellectu 
est. Et certe id quo majus cogitari nequit, non potest esse 
in solo intellectu. Si enim vel in solo intellectu est, potest 
cogitari esse et in re, quod majus est. Si ergo id quo majus 
cogitari non potest est in solo intellectu, idipsum quo majus 
cogitari non potest est quo majus cogitari potest; sed certe 
hoc esse non potest. Existit ergo procul dubio aliquid, quo 
majus cogitari non valet, et in intellectu et in re.



CAPITULO n

Que Dios existe de verdad.

Por lo tanto, Señor, tú que das el entendimiento a la fe, 
concédeme el comprender, en cuanto lo creas de provecho, 
que tú existes, como creemos, y eres eso que creemos. Y en 
verdad creemos que tú eres un ente tal, que nada mayor 
puede ser concebido. ¿O es que una naturaleza así no ha de 
existir porque: dijo el necio en su corazón: No hay Dios?^1}. 
Pero ciertamente el necio mismo, cuando oye esto mismo que 
yo digo: “un ente tal, que nada mayor puede ser concebido,” 
entiende lo que escucha y eso que entiende está en su inte­
ligencia, aun cuando no entienda que eso existe. Puesto que 
tener una cosa en la inteligencia es muy distinto que enten­
der que esa cosa existe. Ya que cuando el pintor piensa de 
antemano en lo que pintará, lo tiene ciertamente en su inte­
ligencia, pero no piensa que existe lo que aún no ha hecho. 
Mas cuando ya lo pintó, no sólo lo tiene en su inteligencia 
sino que también entiende que existe lo que ya hizo. Luego, 
pues, hasta el necio mismo debe convenir que en la inteli­
gencia hay “un ente tal, que nada mayor puede concebirse”, 
porque cuando oye esto, lo entiende, y todo lo que se entien­
de está en la inteligencia. Pero en verdad ese ente de tal 
magnitud que nada mayor puede concebirse, no puede estar 
en la sola inteligencia. En efecto: si está en la sola inteli­
gencia, puede pensarse que está también en lá realidad, lo 
que es mayor. Por lo tanto, si ese ente tal que nada mayor 
puede concebirse está en la sola inteligencia, esto mismo que 
nada mayor puede ser concebido es tal, que algo mayor que 
él puede ser concebido, pero ello es imposible. En conse­
cuencia, tanto en la inteligencia como en la realidad, existe, 
a no dudarlo, un ente tal que nada mayor puede ser 
concebido.

(i) Salmo, XIII, 1.



CAPÜT III

Quod non possit cogitari non esse.

Quod utique sic vere est, ut nec cogitari possit non esse. 
Nam potest cogitari aliquid esse, quod non possit cogitari 
non esse, quod majus est quam quod non esse cogitari 
potest. Quare, si id quo majus nequit cogitari potest cogi­
tari non esse, idipsum quo majus cogitari nequit non est 
id quo majus cogitari nequit, quod convenire non potest. 
Sic ergo vere est aliquid quo majus cogitari non potest, 
ut nec cogitari possit non esse. Et hoc es tu, Domine Deus 
noster. Sic ergo vere es, Domine Deus meus, ut nec cogitari 
possis non esse; et mérito. Si enim aliqua mens posset cogi­
tare aliquid melius te, ascenderet creatura super creatorem, 
et judicaret de creatore; quod valde est absurdum. Et qui- 
dem, quidquid est aliud praeter te solum, potest cogitari 
non esse. Solus igitur verissime omnium, et ideo máxime 
omnium habes esse, quia quidquid aliud est non sic est 
vere, et idcirco minus habet esse. Cur itaque dixit insipiens 
in corde suo: non est Deus, cum tam in promptu sit ratio- 
nali mentí te máxime omnium esse? cur, nisi quia stultus 
et insipiens?



CAPÍTULO III

Que no puede pensarse que Dios no existe.

Y a tal punto existe verdaderamente, que ni siquiera 
puede pensar que no existe. Pues puede pensarse que existe 
algo que no podría pensarse que no existe, lo que es más 
grande que lo que puede pensarse que no existe. Por lo cual, 
si puede pensarse que no existe ese ente tal que nada mayor 
puede ser concebido, este mismo ente que nada mayor puede 
concebirse no es algo que nada mayor pueda concebirse; lo 
cual es imposible. Y en consecuencia, a tal punto existe real­
mente un ser de tal magnitud que nada mayor puede ser 
concebido, que ni siquiera pueda pensarse que él no exista. 
Y éste eres tú, Señor, Dios nuestro. Y tan de veras existes, 
Señor Dios mío, que ni siquiera puede pensarse que no exis­
tes ; y con mucha razón. En efecto, si cualquier espíritu 
pudiera concebir algo mejor que tú, la criatura ascendería 
sobre el Creador y juzgaría a su Creador, lo que es comple­
tamente absurdo. Y en verdad, todo lo otro, excepto tú, 
puede pensarse como no existente. Tú solo posees el ser del 
modo más verdadero y, por consiguiente, en más alto grado 
que todos los restantes, porque cualquier otra cosa que existe 
no es tan de veras y por lo tanto tiene un ser menor. ¿Por 
qué entonces dijo el necio en su corazón: no hay Dios, cuan­
do está al alcance de la mente racional que tú existes más 
que todos los otros? ¿por qué, a no ser porque es tonto y 
necio ?



CAPUT IV

Quomodo insipiens dixit in corde suo quod cogitari 
non potest.

Verum quomodo dixit in corde suo quod cogitare non 
potuit, aut quomodo cogitare non potuit quod dixit in cor- 
de, cum idem sit dicere in corde et cogitare? Quod si vere, 
immo quia vere, et cogitavit, quia dixit in corde, et non 
dixit in corde, quia cogitare non potuit, non uno tantum 
modo dicitur aliquid in corde vel cogitatur. Aliter enim 
cogitatur res cum vox eam significans cogitatur, aliter cum 
idipsum quod res est intelligitur. Illo itaque modo potest 
cogitari Deus non esse, isto vero minime. Nullus quippe 
intelligens id quod Deus est, potest cogitare quia Deus non 
est, licet hasc verba dicat in corde aut sine ulla aut cum 
aliqua extranea significatione. Deus enim est id quo majus 
cogitari non potest. Quod qui bene intelligit, utique intel­
ligit idipsum sic esse ut nec cogitatione queat non esse. 
Qui ergo intelligit sic esse Deum, nequit eum non esse 
cogitare.

Gratias tibi, bone Domine, gratias tibi, quia quod prius 
credidi te donante, jam sic intelligo te illuminante, ut si te 
esse nolim credere, non possim non intelligere.



CAPÍTULO IV

Cómo el necio dijo en su corazón lo que no puede pensarse.

I Pero cómo dijo en su corazón lo que no pudo pensar, o 
cómo no pudo pensar lo que dijo en su corazón, toda vez 
que decir en el corazón y pensar sean una misma cosa? Y si 
verdaderamente, mejor dicho, porque verdaderamente, por 
una parte lo pensó, puesto que lo dijo en su corazón, y por 
otra parte, no lo dijo en su corazón, porque no pudo pensar­
lo, no sólo de una manera se dice algo en el corazón o se pien­
sa. En efecto, se piensa la cosa de un modo distinto cuando 
se piensa la palabra que la significa que cuando se comprende 
aquello mismo que la cosa es. Y por lo tanto, de aquel pri­
mer modo puede pensarse que Dios no existe, pero de esta 
segunda manera no se puede en absoluto. Pues nadie que 
entienda lo que es Dios puede pensar que Dios no existe, 
aunque diga estas palabras en su corazón ya sea sin ningún 
significado, ya sea con algún significado extraño. Dios es, 
en efecto, cosa tal que nada mayor puede concebirse. Quien 
entiende bien esto, entiende en verdad que Él es de tal na­
turaleza que ni siquiera en el pensamiento puede no existir. 
En consecuencia, quien entiende que Dios es así, no puede 
pensar que Él no existe.

Gracias a ti, buen Señor, gracias a ti porque lo que creí 
primero por tu gracia, lo creo ahora por tu luz, de modo 
que aunque no quisiera creer que tú existes, no podría no 
entenderlo.



CAPUT V

Quod Deus sit quidquid melius est esse quam non esse, 
et solus existens per se omnia alia faciat ex nihilo.

Quid igitur es, Domine Deus, quo nihil majus valet cogi­
tará? Sed qui es, nisi id quod summum omnium solum 
existens per seipsum, omnia alia fecit de nihilo? Quidquid 
enim hoc non est, minus est quam quod cogitari possit; 
sed hoc de te cogitari non potest. Quod ergo bonum deest 
summo bono, per quod est omne bonum? Tu es itaque 
justus, verax, beatus, et quidquid melius est esse quam 
non esse; melius namque est esse justum quam non justum, 
beatum quam non beatum.



CAPITULO V

Que Dios es todo cuanto es mejor ser que no ser, y que 
existiendo solo por sí mismo hace de la nada todas 

las demás cosas.

i Qué eres, pues, Señor Dios, tú, ente del cual nada mayor 
puede concebirse? ¿Pero quién eres, a no ser aquello que 
superior a todo, existiendo solo por sí mismo hizo todas las 
demás cosas de la nada ? En efecto, cualquier cosa que no es 
esto, es menos que lo que puede pensarse; pero esto no puede 
ser pensado de ti. ¿ Qué bien por tanto falta al Sumo 
bien, por quien todo bien tiene existencia? Tú eres en con­
secuencia justo, veraz, feliz y todo cuanto es mejor ser que 
no ser; puesto que mejor es ser justo que no justo, feliz 
que no feliz.



CAPUT VI

Quomodo sit sensibilis, cum non sit corpus.

Verum cum melius sit esse sensibilem, omnipotentem, 
misericordem, impassibilem, quam non esse, quomodo es 
sensibilis, si non es corpus? aut omnipotens, si omnia non 
potes? aut misericors simul et impassibilis? Nam si sola 
corpórea sunt sensibilia, quoniam sensus cirea corpus et 
in eorpore sunt, quomodo es sensibilis, cum non sis corpus, 
sed summus spiritus, qui eorpore melior est?

Sed si sentiré non est nisi cognoscere, aut non nisi ad 
cognoscendum est, qui enim sentit cognoscit secundum sen- 
suum proprietatem, ut per visum colores, per gustum sapo- 
res, non inconvenienter dicitur aliquo modo sentiré quid- 
quid aliquo modo cognoscit.

Ergo, Domine, quam vis- non sis corpus, vere tamen eo 
modo summe sensibilis es, quo summe omnia cognoscis, non 
quo animal eorporeo sensu cognoscit.



CAPÍTULO VI

De qué modo Dios es sensible, aun cuando no sea cuerpo.

Pero puesto que es mejor ser sensible, omnipotente, mise­
ricordioso, impasible, que no serlo ¿cómo eres sensible, si 
no eres un cuerpo? ¿u omnipotente, si no puedes todo? ¿o 
misecordioso al mismo tiempo que impasible? Pues si única­
mente los seres corporales son sensibles porque los sentidos 
están junto al cuerpo y en el cuerpo, ¿cómo eres sensible 
ya que no eres un cuerpo, sino el sumo espíritu, que es 
mejor que el cuerpo?

Pero si sentir no es otra cosa que conocer, o a ninguna 
otra cosa que al conocimiento se refiere, puesto que el que 
siente conoce según la naturaleza de los sentidos, como ser 
los colores mediante la vista, los sabores mediante el gusto, 
dícese sin incongruencia que de algún modo siente cualquie­
ra que de algún modo conoce.

Por consiguiente, Señor, bien que no eres un cuerpo, eres 
sin embargo sumamente sensible con ese precioso modo con 
el cual todas las cosas sumamente conoces, no con el sentido 
corporal con que conoce un animal.



CAPUT VII

Quomodo sit omnipotens, cum multa non possit.

Sed omnipotens quomodo es, si omnia non potes? Aut si 
non potes corrumpi, nee mentiri, nee faeere verum esse fal- 
sum, aut quod faetum est non esse faetum, et plura simi- 
liter, quomodo potes omnia? An hoe posse non est poten- 
tia, sed impotentia? Nam qui hsec potest, quod sibi non 
expedit et quod non debet potest; quae quanto magis potest, 
tanto magis adversitas et perversitas possunt in illum, et 
ipse minus contra illas. Qui ergo sic potest, non potentia 
potest, sed impotentia. Non enim ideo dicitur posse, quia 
ipse possit, sed quia impotentia sua facit aliud in se posse; 
sive aliquo alio genere loquendi, sicut multa improprie 
dicuntur, ut cum ponimus esse pro non esse, et faeere pro 
eo quod est non faeere, aut pro nihil faeere. Nam saepe 
dicimus ei qui rem aliquam esse negat sic est, quemad- 
modum dicis esse, cum magis proprie videatur dici : sic non 
est, quemadmodum dicis non esse. Item dicimus : iste sedet 
sicut ille facit, aut: iste quiescit sicut ille facit, cum sedere 
sit quiddam non faeere, et quiescere sit nihil faeere. Sic 
itaque cum quis dicitur habere potentiam faciendi aut pa- 
tiendi quod sibi non expedit aut quod non debet, impoten­
tia intelligitur per potentiam, quia quo plus habet hanc 
potentiam, eo adversitas et perversitas in illum sunt poten- 
tiores, et ille contra eas impotentior.

Ergo, Domine Deus, inde verius es omnipotens, quia nihil 
potes per impotentiam, et nihil potest contra te.



CAPÍTULO VII

Cómo es omnipotente, aunque no pueda muchas eosas.

Pero i cómo eres omnipotente, si todo no puedes ? O si no 
puedes ser corrompido, ni mentir, ni hacer que lo verdadero 
sea falso o que no esté hecho lo que se ha hecho, y otras 
cosas semejantes ¿cómo puedes todas las cosas? ¿O quizá 
poder todo esto no es potencia, sino impotencia ? Pues el que 
puede estas cosas puede lo que no le aprovecha y lo que no 
debe; y cuanto más puede hacerlas, tanto más la adversidad 
y la perversidad pueden contra él y tanto menos puede él 
contra ellas. Por consiguiente, quien de esta manera puede, 
no puede por potencia, sino por impotencia. Pues que, en 
efecto, no se dice que puede porque él por sí mismo pueda, 
sino porque su impotencia hace que una cosa distinta pueda 
sobre él; o por alguna otra manera de hablar, así como se 
dicen muchas cosas de modo impropio, como Cuando pone­
mos ser por no ser, y hacer por lo que significa no hacer o 
no hacer nada. Pues a menudo decimos a quien niega que 
alguna cosa sea: “así es, como tú dices que es”, aunque pa­
rece más propio decir: “así no es, como tú dices que no es”. 
También decimos: “éste está sentado como lo hace aquél”, 
o: “éste reposa, como lo hace aquél”, aunque estar sentado 
sea un modo de no hacer y reposar sea no hacer nada. Y 
así por lo tanto, cuando se dice que alguien tiene potencia 
de hacer o de soportar lo que no le conviene o lo que no 
debe, se entiende impotencia por potencia, porque cuanto 
más tiene esta potencia, tanto más pueden contra él la ad­
versidad y la perversidad y tanto más impotente contra 
ellas es él.

Por consiguiente, Señor Dios, eres más verdaderamente 
omnipotente por eso, porque nada puedes por impotencia 
y nada puede contra ti.



CAPUT VIII

Quomodo sit misericors et impassibilis.

Sed et misericors simúl et impassibilis quomodo es? Nam 
si es impassibilis, non compateris; si non compateris, non 
est tibi miserum cor ex eompassione miseri, quod est esse 
miserieordem. At si non es misericors, unde miseris est 
tanta consolatio? Quomodo ergo es et non es misericors, 
Domine, nisi quia es misericors secundum nos et non es 
secundum te? Es quippe secundum nostrum sensum, et 
non es secundum tuum. Etenim, cum tu respicis nos miseros, 
nos sentimus misericordis effectum, tu non sentís affeetum. 
Et misericors es igitur, quia miseros salvas et peccatoribus 
tuis paréis et misericors non es, quia nulla miseriae compas- 
sione afficeris.



CAPITULO VIII

Cómo es misericordioso e impasible.

i Pero cómo eres misericordioso e impasible a la vez? Pues 
si eres impasible, no te compadeces; si no te compadeces, tu 
corazón no padece aflicción por compasión del desdichado, 
lo que es ser misericordioso. Pero si no eres misericordioso, 
¿de dónde viene tan gran consuelo para los desdichados? 
¿Cómo, pues, eres y no eres misericordioso, Señor, a no ser 
porque eres misericordioso con relación a nosotros, y no lo 
eres con relación a ti mismo ? Como que lo eres según nuestro 
sentido y no lo eres según el tuyo. En efecto, cuando tú nos 
miras, a nosotros que somos desdichados, sentimos el efecto 
del misericordioso, tú no sientes el afecto. Y por lo tanto 
eres misericordioso porque salvas a los desdichados y per­
donas a tus pecadores, y no eres misericordioso porque nin­
guna compasión de la miseria te aflige.



CAPUT IX

Quomodo totus justus et summe justus parcat malis. 
et quod juste misereatur malis.

Verum malis quomodo paréis, si es totus justus et summe 
justus? Quomodo enim totus justus et summe justus facis 
aliquid non justum? Aut quae justitia est merenti mortem 
aeternam daré vitam sempiternam? Unde ergo, bone Deus, 
bone bonis et malis, unde tibi salvare malos, si boc non 
est justum, et tu non facis aliquod non justum? An quia 
bonitas tua est incomprehensibilis latet boc in luce inacces- 
sibili quam inhabitas ? Vere in altissimo et secretissimo 
bonitatis tuse latet fons unde manat fluvius misericordiae 
tuse. Nam cum totus et summe justus sis, tamen idcirco 
etiam malis benignus es, quia totus summe bonus es. Minus 
namque bonus esses, si nulli malo esses benignus. Melior 
est enim qui et bonis et malis bonus est, quam qui bonis 
tantum est bonus; et melior est qui malis et puniendo et 
parcendo est bonus, quam qui puniendo tantum. Ideo ergo 
misericors es, quia totus et summe bonus es.

Et cum forsitam videatur cur bonis bona et malis mala 
retribuas, illud certe penitus est mirandum, cur tu. totus 
et summe justus et nullo egens, malis et reis tuis bona 
retribuas. O altitudo bonitatis tuse, Deus! et videtur unde 
sis misericors, et non pervidetur. Cernitur unde flumen 
manat, et non perspicitur fons unde nascatur. Nam et de 
plenitudine bonitatis est, quia peccatoribus tuis pius es, 
et in altitudine bonitatis latet, qua ratione hoc es. Etenim 
licet bonis bona et malis mala ex bonitate retribuas, ratio



CAPÍTULO IX

Cómo el enteramente justo y sumamente justo perdona a los 
malos y que justamente de los malos tiene piedad.

i Pero cómo perdonas a los malos si eres enteramente justo 
y sumamente justo ? ¿ Cómo, en efecto, enteramente justo y 
sumamente justo haces algo no justo ? ¿ O qué justicia es dar 
la vida sempiterna a quien merece la muerte eterna? ¿De 
dónde, entonces, buen Dios, bueno para los buenos y los 
malos, de dónde te viene el salvar a los malos, si esto no es 
justo y tú no haces nada no justo? ¿O acaso porque tu 
bondad es incomprensible permanece esto oculto en la luz 
inaccesible que tú habitas? En verdad en lo más profundo y 
en lo más secreto de tu bondad está escondida la fuente de 
donde mana el río de tu misericordia. Pues aunque eres 
enteramente y sumamente justo, eres sin embargo, por eso 
mismo, también benévolo con respecto a los malos, porque 
eres enteramente y sumamente bueno. Pues, en efecto, me­
nos bueno serías si no fueras benévolo con respecto a nin­
gún malo. Porque quien es bueno para los buenos y para 
los malos, es mejor que quien tan sólo para los buenos es 
bueno; y quien es bueno para los malos castigándolos y 
perdonándolos es mejor que quien tan sólo lo es castigando. 
Por ello, pues, eres misericordioso, porque eres enteramente 
y sumamente bueno.

Y si acaso pareciera que retribuyes con bienes a los buenos 
y con males a los males, en verdad debe admirarse profun­
damente el que tú, enteramente y sumamente justo y que 
de nadie precisas, retribuyas con bienes a tus malos y a tus 
culpables. ¡ Oh excelsitud de tu bondad, Dios!, por una parte 
se ve de dónde proviene tu misericordia, y por otra parte 
no se alcanza a ver claramente. Se ve de dónde mana el río, 
y no se discierne perfectamente la fuente de dónde nace. 
Pues viene de la plenitud de tu bondad el que seas piadoso



— 42 —

tamen justitiae hoc postulare videtur. Cum vero malis bona 
retribuís, et scitur quia summe bonus hoc facere voluit, 
et mirum est cur summe justus hoc velle potuit. O miseri­
cordia, de qua opulenta dulcedine et dulcí opulentia nobis 
profluis! O immensitas bónitatis Dei, quo affectu amanda 
es peccatoribus! Justos enim salvas justitia comitante, in­
justos vero liberas justitia damnante; illos meritis adju- 
vantibus, istos meritis repugnantibus; illos bona quae dedi- 
sti cognoscendo, istos mala quae odisti ignoscendo. O im- 
mensa bonitas, quae sic omnem intellectum excedis, veniat 
super me misericordia illa, quae de tanta opulentia tui pro- 
cedit; influat in me, quae profluit de te; parce per clemen- 
tiam, ne ulciscaris per justitiam. Nam etsi difficile sit 
intelligere, quomodo misericordia tua non absit a tua jus­
titia, necessarium tamen est eredere, quia nequáquam ad- 
versatur justitiae, quod exundat a bonitate quae nulla est 
sine justitia, immo vere concordat justitiae. Nempe si mise- 
ricors es quia es summe bonus, et summe bonus non es 
nisi quia es summe justus, vere idcireo es misericors quia 
summe justus es. Adjuva me, juste et misericors Deus, cujus 
lucem quaero, adjuva me ut intelligam quod dico.

Vere ergo ideo misericors es quia justus. Ergone misericor­
dia tua nascitur ex justitia tua? Ergone paréis malis ex 
justitia? Si sic est, Domine, si sic est, doce me quomodo 
est? An quia justum est te sic esse bonum, ut nequeas 
intelligi melior, et sic potenter operari, ut non possis 
cogitari potentius. Quid enim hoc justius? Hoc utique 
non fieret, si esses bonus tantum retribuendo et non 
parcendo, et si faceres de non bonis tantum bonos, et non 
etiam de malis. Hoc itaque modo justum est, ut parcas 
malis et ut facías bonos de malis.

Denique, quod non juste fit non debet fieri, et quod 



— 43 —

para tus pecadores, y la razón por la cual esto eres está 
escondida en la profundidad de tu bondad. Pues si bien re­
tribuyes con bienes a los buenos y males a los malos de re­
sultas de tu bondad, con todo, una razón de justicia parece 
pedir esto. Pero cuando retribuyes con bienes a los malos, 
por un lado se sabe que el sumamente bueno quiso hacer 
esto, y por otro lado es cosa de admirar que el sumamente 
justo pudiera querer esto. ¡ Oh misericordia, de qué opulen­
ta dulzura y de qué dulce opulencia fluyes a nosotros! ¡ Oh 
inmensidad de la bondad de Dios, con qué afecto debes ser 
amada por los pecadores! Pues que a los justos salvas acom­
pañándolos la justicia, y a los injustos liberas condenán­
dolos ella; a aquéllos con Ja ayuda de sus méritos, a éstos 
aunque no lo merezcan; a aquéllos, conociendo los bienes que 
les diste, a éstos, perdonando los males que odias. ¡ Oh in­
mensa bondad que a tal punto excedes todo entendimiento, 
haz que me sobrevenga esa misericordia que de tu tan gran­
de opulencia procede; que se derrame en mí la que de ti 
fluye; perdona por clemencia, para que no castigues por 
justicia. Pues si bien es difícil entender cómo tu misericor­
dia no se contradice con tu justicia, sin embargo es necesa­
rio creerlo porque de ningún modo se opone a la justicia lo 
que emana de la verdad, que no existe sin justicia, antes 
bien, con ella concuerda. Por lo tanto, si eres misericordioso 
porque eres sumamente bueno y no eres sumamente bueno 
a no ser porque eres sumamente justo, por esto en verdad 
eres misericordioso, porque eres sumamente justo. Ayúdame, 
Dios justo y misericordioso, cuya luz busco, ayúdame a en­
tender lo que digo.

Luego, tú eres con verdad misericordioso, porque eres 
justo, a Tu misericordia nace por consiguiente de tu justi­
cia? ¿Perdonas por lo tanto a los malos por justicia? Si así 
es, Señor, si así es, enséñame cómo es. Acaso porque es justo 
que tú seas a tal punto bueno que no se pueda concebirte 
mejor y a tal punto obres poderosamente que no se pueda 
concebirte más poderoso. ¿ Qué hay en efecto más justo ? 
Esto ciertamente no acontecería si fueras bueno sólo retri­
buyendo y no perdonando, y si sólo hicieras a los buenos 
de los no buenos y no también de los malos. Y así es justo 



— 44 —

non debet fieri injuste fit. Si ergo non juste malis misereris, 
non debes misereri; et si non debes misereri, injuste mi­
sereris. Quod si nefas est dieere, fas est eredere te juste 
misereri malis.



— 45 —

que perdones a los malos y que de los malos hagas buenos.
Finalmente, lo que no se hace justamente no debe hacerse 

y lo que no debe hacerse, se hace injustamente. Luego, si de 
un modo no justo te compadeces de los' malos, no debes com­
padecerte ; y si no debes compadecerte, injustamente te com­
padeces. Si no se puede decir esto, hay que creer que justa­
mente te compadeces de los malos.



CAPUT X

Quomodo juste puniat et juste parcat malis.

Sed et justum est ut malos punías, quid namque justius 
quam ut boni bona et malí mala recipiant? Quomodo ergo 
et justum est ut malos punías, et justum est ut malis 
pareas? An alio modo juste punís malos, et alio modo juste 
paréis malis? Cum enim punís malos, justum est, quia 
illorum meritis convenit; cum vero paréis malis, justum 
est, non quia illorum meritis, sed quia bonitati tuse con- 
deeens est. Nam parcendo malis, ita justus es secundum 
te et non secundum nos, sieut misericors es secundum nos 
et non secundum te; quoniam salvando nos, quos juste 
perderes, sieut misericors es, non quia tu sentías affectum, 
sed quia nos sentimus effeetum, ita justus es, non quia nobis 
reddas debitum, sed quia facis quod decet te summe bonum. 
Sic itaque sine repugnantia juste punís et juste paréis.



CAPÍTULO X

Cómo castiga justamente y justamente perdona a los malos.

Pero también es justo que castigues a los malos, pues 
¿qué cosa más justa que los buenos reciban bienes y los 
malos, males? ¿Pues cómo es justo entonces que castigues 
a los malos y es justo que perdones a los malos? ¿Acaso de 
un modo castigas justamente a los buenos y de otro modo 
los perdonas justamente? En efecto, cuando castigas a los 
malos es justo, porque corresponde a lo que ellos merecen; 
pero cuando perdonas a los malos es justo, no porque sea 
conforme a los merecimientos de ellos, sino porque lo es a 
tu bondad. Pues perdonando a los malos eres justo según 
tú mismo y no según nosotros, así como eres misericordioso 
según nosotros y no según tú. Porque así como eres mise­
ricordioso salvándonos a nosotros, a quienes con justicia 
podrías perder, no porque tú sientas afecto, sino porque 
nosotros sentimos el efecto, del mismo modo eres justo, no 
porque cumplas con un deber hacia nosotros, sino porque ha­
ces lo que te conviene a ti, sumo bien. Y así, pues, sin nin­
guna contradicción justamente castigas y justamente per­
donas.



CAPUT XI

Quomodo universa via Domini misericordia et veritas, et 
tamen justus Dominus in ómnibus viis suis.

Sed numquid etiam non est justum secundum te, Domine, 
ut malos punías? Justum quippé est te sic esse justum, ut 
justior nequeas cogitari. Quod nequáquam esses, si tantum 
bonis bona, et non malis mala redderes. Justior enim est 
qui et bonis et malis quam qui bonis tantum merita re­
tribuí t. Justum igitur est secundum te, juste et benigne 
Deus, et cum punís et eum paréis.

Vere igitur universae vise Domini misericordia et veritas, 
et tamen justus Dominus in ómnibus viis suis. Et utique 
sine repugnantia, quia quos vis puniré, non est justum 
salvari, et quibus vis parcere, non est justum damnari. 
Nam id solum justum est quod vis, et non justum quod 
non vis.

Sic ergo nascitur de justitia tua misericordia tua, quia 
justum est te sic esse bonum, ut et parcendo sis bonus. 
Et hoe est forsitan, cur summe justus potest velle bona 
malis.

Sed si utcumque eapi potest cur malos potes velle salvare, 
illud certe nulla ratione comprehendi potest, cur de similibus 
malis hos magis salves quam illos per summam bonitatem, 
et illos magis damnes quam istos per summam justitiam.

Sic ergo vere es sensibilis, omnipotens, misericors et im- 
passibilis, quemadmodum vivens, sapiens, bonus, beatus, 
seternus, et quidquid melius est esse quam non esse.



CAPÍTULO XI

Cómo todas las vías del Señor son misericordia y verdad, 
y sin embargo el Señor es justo en todas sus vías.

¿Pero acaso no es justo también, según tú mismo, Señor, 
que castigues a los malos? Pues en verdad es justo que tú 
seas a tal punto justo que no puedas ser concebido más 
justo. Lo cual de ninguna manera serías si tan sólo bienes 
a los buenos y no males a los malos retribuyeras. En efecto, 
quien retribuye a los buenos y a los malos es más justo que 
quien tan sólo retribuye los méritos de los buenos. Por lo 
tanto es justo según tú, justo y benévolo Dios, tanto cuan­
do castigas como cuando perdonas.

Luego con verdad todas las vías del Señor son misericor­
dia y verdad (x), y con todo, justo es el Señor en todas 
sus vías (2). Y por cierto sin contradicción porque no es 
justo que se salven aquéllos que quieres castigar, y no es 
justo que se condenen los que quieres perdonar. Pues tan 
sólo es justo lo que tú quieres y no es justo lo que no quieres.

Y así pues tu misericordia nace de tu justicia, porque es 
justo que tú seas bueno de modo tal que también lo seas 
perdonando. Y ésta es quizá la razón de por qué el suma­
mente justo puede querer bienes para los malos.

Pero si como quiera es posible entender que puedes que­
rer salvar a los malos, no puede comprenderse de ningún 
modo por qué entre los igualmente malos salves por tu 
suprema bondad preferiblemente a éstos que a aquéllos, y 
condenes por tu suprema justicia a aquéllos antes que a 
éstos.

Así pues eres en verdad sensible, omnipotente, miseri­
cordioso e impasible, del mismo modo que viviente, sabio, 
bueno, feliz, eterno y todo cuanto es mejor ser que no ser.

(i) Salmo, XXIV, 10
(3) Salmo, CXLIV, 17.



CAPUT XII

Quod Deus sit ipsa vita qua vivit, et sic de similibus.

Sed eerte quidquid es, non per aliud es quam per te ipsum. 
Tu es igitur ipsa vita qua vivís, et sapientia qua sapis, et 
bonitas ipsa qua bonis et malis bcmus es, et ita de similibus.



CAPITULO XII

Que Dios es la vida misma por la que vive, y así 
semejantemente.

Pero en verdad cualquier cosa que eres, no por otro sino 
por ti mismo lo eres. Tú eres pues la vida misma por la 
que vives y la sabiduría por la que sabes y la bondad mis­
ma por la que para buenos y malos eres bueno, y así seme­
jantemente.



CAPUT XIII

Qizomodo solus sit incircumscriptus et cate mus, cum alii 
spiritus sint incircumscripti et ceterni.

Sed omne quod elauditur aliquatenus loco aut tempore mi- 
nus est quam quod nulla lex loci aut temporis coercet. Quo- 
niam ergo majus te nihil est, nullus locus aut tempus te 
eohibet, sed ubique et semper es. Quod quia de te solo diei 
potest, tu solus incircumcriptus es et aeternus. Quomodo 
igitur dicuntur et alii spiritus incircumscripti et aeterni? Et 
quidem solus es aeternus, qtiia solus omnium, sicut non de- 
sinis, sic non incipis esse. Sed solus quomodo es ineircunms- 
criptus? An creatus spiritus ad te collatus est circumscrip- 
tus, ad corpus vero incircunscriptus ? Nempe omnino cir- 
cumseriptum est quod, cum alicubi totum est, non potest 
simul esse alibi; quod de solis corporeis cemitur. Incir- 
cumscriptus vero, quod simul est ubique totum; quod de te 
solo intelligitur. Circumscriptum autem simul et incircums- 
criptum est quod, cum alicubi sit totum, potest simul esse 
totum alibi, non tamen ubique; quod de creatis spiritibus 
cognoscitur. Si enim non esset anima tota in singulis mem- 
bris sui corporis, non sentiret tota in singulis. Tu ergo, Do­
mine, singulariter es inseircumcriptus et aeternus, et tamen 
et alii spiritus sunt incircumscripti et aeterni.



CAPITULO XIII

Cómo es El solo incircunscripto y eterno, aunque los otros 
espíritus sean incircunscriptos y eternos.

Pero todo lo que de algún modo puede ser encerrado en 
lugar o tiempo es menor que lo que ninguna ley de lugar 
o tiempo somete. Puesto que nada es mayor que tú, nin­
gún lugar o tiempo te cohíbe, sino que en todas partes y 
siempre estás. Y como de ti sólo puede decirse esto, tú sólo 
eres incircunscripto y eterno. ¿ Cómo pues también los otros 
espíritus son considerados incircunscriptos y eternos? Pues 
en verdad tú sólo eres eterno porque el único entre todos 
no terminas, así como no comienzas a ser. ¿Pero cómo eres 
el solo incircunscripto? ¿Acaso será que comparado con­
tigo el espíritu creado es circunscripto, pero en compara­
ción del cuerpo es incircunscripto? Pues es por completo 
circunscripto lo que cuando está enteramente en algún lu­
gar no puede estar al mismo tiempo en otra parte; cosa que 
tratándose de las solas criaturas corporales es evidente. Y 
por otra parte, es incircunscripto aquello que puede estar 
todo entero en todos los lugares a la vez; lo que de ti sólo 
entendemos. Es circunscripto e incircunscripto a la vez lo 
que, bien que esté todo entero en algún lugar, puede estar 
a la vez todo entero en otra parte, pero no sin embargo en 
todas partes; lo que es propio de los espíritus creados. En 
efecto, si el alma toda entera no estuviera en cada uno de 
los miembros de su cuerpo, no sentiría toda entera en cada 
uno de ellos. Luego, pues, tú, Señor, eres el único incircuns­
cripto y eterno, y sin embargo también los otros espíritus 
son incircunscriptos y eternos.



CAPUT XIV

Quomodo et cur videtur et non videtur Deus a 
quarentibus eum.

An invenisti, anima mea, quod quaerebas ? Quaerebas Deum, 
et invenisti eum esse quiddam summum omnium quo nihil 
melius cogitari potest, et hoc esse ipsam vitam, lucem, sapien- 
tiam, bonitatem, aeternam beatitudinem et beatam aeternita- 
tem, et hoc esse ubique et semper. Nam si non invenisti Deum 
tuum, quomodo est ille hoc quod invenisti, et quod illum tam 
certa veritate et vera certitudine intellexisti ? Si vero inve­
nisti, quid est quod non sentís quod invenisti ? Cur non te sen- 
tit, Domine Deus, anima mea, si invenit te? An non invenit 
quem invenit esse lucem et veritatem? Quomodo namque 
intellexit hoc, nisi videndo lucem et veritatem? Aut potuit 
omnino aliquid intelligere de te, nisi per lucem tuam et 
veritatem tuam? Si ergo vidit lucem et veritatem, vidit te; 
si non vidit te, non vidit lucem nec veritatem. An et veritas 
et lux est quod vidit, et tamen nondum te vidit, quia vidit 
te aliquatenus, et non vidit te sicuti es?

Domine Deus meus, formator et reformator meus, dic 
desideranti animae mese quid aliud es quam quod vidit, ut 
puré videat quod desiderat. Intendit se ut plus videat, et 
nihil videt ultra hoc quod vidit nisi tenebras; imo non 
videt tenebras, quse nullse sunt in te, sed videt se non plus 
posse videre propter tenebras suas.

Cur hoc, Domine, cur hoc? Tenebratur oculus ejus infir- 
mitate sua, aut reverberatur fulgore tuo ? Sed certe et tene­
bratur in se et reverberatur a te. Utique et obscuratur sua 
brevitate, et obruitur tua immensitate. Vere et contrahitur



CAPITULO XIV

De qué modo y por qué Dios es visto y no es visto por 
quienes lo buscan.

i Y has encontrado, alma mía, lo que buscabas? Buscabas 
a Dios y has encontrado que él es cierta cosa, la más alta 
de todas, y que nada mejor puede concebirse, que es la 
vida misma, la luz, la sabiduría, la bondad, la beatitud 
eterna y la eternidad dichosa y que Él está en todas partes 
y siempre. Pues si no encontraste a tu Dios ¿quién es éste 
que encontraste, que con tan cierta verdad y verdadera cer­
tidumbre entiendes que es Él? Pero si lo encontraste ¿qué 
pasa que no sientes lo que has encontrado? ¿Por qué, Señor 
Dios, mi alma no te siente si te ha encontrado? ¿Acaso no 
encontró a quien encontró que es la luz y la verdad? ¿Pues 
cómo entendió esto a no ser viendo la luz y la verdad? ¿O 
acaso pudo entender absolutamente algo de ti a no ser por 
tu luz y tu verdad? Pero si vió la luz y la verdad, te vió a 
ti; si no te vió, no vió la luz ni la verdad. ¿ O la verdad y la 
luz es lo que vió y sin embargo aún no te vió porque te vió 
un tanto y no te vió tal cual eres?

Señor Dios mío, mi hacedor y mi restaurador, di a mi 
alma anhelante qué otra cosa además de lo que vió eres tú, 
para que vea puramente lo que desea. Se esfuerza para ver 
más, y nada ve más allá de lo que vió sino tinieblas; antes 
bien, no ve tinieblas, que en ti no las hay, pero ve que ella 
no puede ver más a causa de sus propias tinieblas. ¿Por qué 
esto, Señor, por qué esto? Su ojo está obscurecido por la 
propia debilidad, o está cegado por tu fulgor. Pero cierta­
mente, por una parte está oscurecido en sí, y por otra parte 
está cegado por ti. Su brevedad en efecto la obscurece y 
tu inmensidad la agobia. Su estrechez la contrae y tu am­
plitud la vence. ¡Pues cuán grande es esa luz de la cual 
resplandece todo lo verdadero que luce para el alma racio­
nal! ¡Qué amplia es esa verdad en la cual reside todo lo 
que es verdadero y fuera de la cual no hay sino la nada



— 56

angustia sua, et vincitur amplitudine tua. Quanta namque 
est lux illa, de qua micat omne verum, quod rationali mentí 
lueet! Quam ampia est illa veritas, in qua est omne quod 
verum est, et extra quam non nisi nihil et falsum est! Quam 
immensa est, quae uno intuitu videt qusecumque faeta sunt, 
et a quo, et per quem, et quomodo de nihilo faeta sunt! 
Quid puritatis, quid simplicitatis', quid certitudinis et splen- 
doris ibi est! Certe, plus quam a ereatura valeat intelligi.



— 57 —

y lo falso! ¡Qué inmensa es la que con una sola mirada 
ve todas las cosas que han sido creadas y, por quién y por 
medio de quién y cómo de la nada han sido hechas! ¡Qué 
de pureza, qué de simplicidad, qué de certidumbre y de 
esplendor hay allí! Ciertamente más de lo que la criatura 
alcanza a entender.



CAPUT XV

Quod major sit quam. cogitari possit.

Ergo, Domine, non solum es quo majus cogitari nequit, 
sed es quiddam majus quam cogitari possit. Quoniam 
namque valet cogitari esse aliquid hujusmodi, si tu non es 
hoc ipsum, potest cogitari aliquid majus te; quod fieri nequit.



CAPÍTULO XV

Que es mayor de lo que puede pensarse.

Por consiguiente, Señor, no sólo eres tal que nada mayor 
puede pensarse, sino que eres mayor de lo que puede pen­
sarse. Pues ya que puede pensarse que hay algo así, si no 
eres tú esto mismo, podría pensarse algo más grande que 
tú; lo que no puede hacerse.



CAPÜT XVI

Quod' $it lux inaccessibilis quam inhabitat.

Vere, Domine, hsec es lux inaccessibilis, in quia habitas; 
vere enim non est aliud quod hane penetret, ut ibi te per- 
videat. Vere ideo hane non video, quia nimia mihi est; et 
tamen quidquid video, per illam video; sieut inf irmus oculus, 
quod videt, per lucem solis videt, quam in ipso solé nequit 
aspicere. Non potest intellectus meus ad illam; nimis 
fulget, non capit illam, nee suffert oculus animae mese diu 
intendere in illam. Reverberatur fulgore, vincitur amplitu- 
dine, obruitur immensitate, confunditur capacítate. O summa 
et inaccessibilis lux! O tota et beata veritas, quam longe es 
a me, qui tam prope tibí sum! Quam remota es a conspeetu 
meo, qui sie preesens sum conspectui tuo! Ubique es tota 
prsesens et non te video. Ihrle moveor et in te sum, et ad 
te non possum aceedere. Intra me et circa me es, et non 
te siento.



CAPITULO XVI

Que ésta es la luz inaccesible que habitas.

En verdad, Señor, ésta es la luz inaccesible que habitas; 
pues en efecto no hay otra cosa que la penetre para verte 
ahí del todo. Por eso yo no la veo, porque es excesiva para 
mí; y sin embargo cuanto veo, por ella lo veo; así como el 
ojo endeble ve lo que ve gracias a la luz del sol que en el 
propio sol no puede contemplar. Mi inteligencia no puede 
llegar a ella; refulge excesivamente, no puede alcanzarla y 
el ojo de mi alma no soporta aplicarse a ella largo tiempo. 
Es deslumbrado por el fulgor, vencido por la amplitud, 
agobiado por la inmensidad, confundido por la grandeza. 
¡ Oh luz suprema e inaccesible! ¡ Oh verdad entera y dicho­
sa, qué lejos estás de mí, que tan cercano estoy de ti! ¡ Qué 
remota estás de mi mirada, en tanto yo me encuentro tan 
a la vista de ti! Estás presente toda entera en todas partes, 
y no te veo. Hacia ti me muevo y en ti estoy, y a ti no 
puedo llegar. Dentro de mí y a mi alrededor estás, y no 
te siento.



CAPUT XVII

Quod in Deo sit harmonía, odor, sapor, lenitas, pulchritudo, 
suo ineffahili modo.

Adliuc lates, Domine, animam meam in luce et beatitudine 
tua, et idcireo versatur illa adhuc in tenebris et miseria sua. 
Cireumspieit enim, et non videt pulchritudinem tuam. Aus- 
cultat, et non audit harmoniam tuam. Olfaeit, et non percipit 
odorem tuum. Gustat, et non cognoscit saporem tuum. Pai­
pai, et non sentit lenitatem tuam. Habes enim haec, Domine 
Deus, in te tuo ineffabili modo, qui ea dedisti rebus a te 
creatis suo sensibili modo; sed obriguerunt, sed obstupue- 
runt, sed obstructi sunt sensus animse mese vetusto languore 
peccati.



CAPITULO XVII

Que en Dios está la armonía, el olor, el sabor, la dulzura, 
la belleza, de un modo inefable que le es propio.

Aún te ocultas a mi alma, Señor, en tu luz y tu beatitud, 
y por eso aún se debate ella en sus tinieblas y su miseria. 
Pues mira a su alrededor y no ve tu belleza. Escucha, y 
no oye tu armonía. Huele, y no percibe tu olor. Gusta, y 
no conoce tu sabor. Palpa, y no siente tu dulzura. Tú tie­
nes en ti, en efecto, Señor Dios, de un modo inefable que 
te es propio, todo esto que diste, de un modo sensible que 
les es particular, a las cosas por ti creadas. Pero los sentidos 
de mi alma están entorpecidos, dormidos, obstruidos por la 
vetusta enfermedad del pecado.



CAPUT xvm

Quod in Deo, nec in oeternitate ejus, quce ipse est, nulla¡ sint 
partes.

Et iterum ecce turbatio, eece iterum obviat moeror et lue- 
tus quserenti gaudium et lsetitiam. Sperabat jam anima mea 
satietatem, et eece iterum obruitur egestate. Affectabam 
jam eomedere, et eece magis cepi esurire. Conabar assurgere 
ad lucem Dei, et recidi in tenebras meas; imo non modo 
cecidi in eas, sed sentio me involutum in eis. Ante eecidi 
quam conciperet me mater mea. Certe in illis eoneeptus 
sum, et cum earum obvolutione natus sum. Olim in illo 
certe omnes eecidimus, in quo omnes peecavimus. In illo 
omnes perdidimus, qui faeile tenebat, et male sibi et nobis 
perdidit, quod cum volumus quserere neseimus, cum quseri- 
mus non invenimus, cum invenimus non est quod quserimus. 
Adjuva me propter bonitatem tuam, Domine. Quasivi 
vultum tuum, vultum tuum, Domine, requiram, ne averias 
faciem tuam a me. Releva me de me ad te. Munda, sana, 
acue, illumina oeulum mentís mese, ut intueatur te. Reco- 
lligat vires suas anima mea, et toto intellectu iterum intendat 
ad te, Domine. Quid es, Domine, quid es ? quid te intelliget 
cor meum? Certe, vita es, sapientia es, veritas es, bonitas 
es, beatitudo es, seternitas es, et omne verum bonum es. 
Multa sunt hsec; non potest angustus intellectus meus tot 
uno intuitu simul videre, ut ómnibus simul delectetur. 
Quomodo ergo, Domine, es omnia hsec? An sunt partes tui, 
an potius unumquodque horum est totum quod es? Nam 
quidquid partibus est junctum non est omnino unum sed 
quodammodo plura et diversum a seipso, et vel actu vel



CAPÍTULO XVIII

Que no existen partes ni en Dios ni en su eternidad, que 
es Él mismo.

Y he aquí, otra vez más, la confusión, he aquí, otra vez 
más, la pesadumbre y el dolor para el que busca el gozo y 
la alegría. Mi alma esperaba ya la saciedad y he aquí que 
la indigencia la abate otra vez más. Creía ya poder comer 
y he aquí que he comenzado a sentir el hambre más in­
tensamente. Intentaba elevarme hasta la luz de Dios y volví 
a caer en mis tinieblas; antes bien, no sólo caí en ellas, sino 
que me siento en ellas envuelto. En ellas caí antes de que 
mi madre me concibiera. En verdad, en ellas fui conce­
bido y con la envoltura de ellas nací. Pues todos caímos 
antaño en aquél en que todos pecamos. Todos nos perdi­
mos en aquél que fácilmente poseía y de un modo miserable 
para sí mismo y para nosotros perdió aquello que cuando 
queremos buscar, no sabemos hacerlo; y cuando buscamos, 
no lo encontramos; cuando encontramos, no es lo que bus­
camos. Ayúdame, Señor, por tu bondad. Busqué tu rostro, 
el rostro tuyo, Señor, buscaré; No escondas tu faz de mí (*). 
Elévame de mí hacia ti. Purifica, sana, agudiza, ilumina 
el ojo de mi espíritu para que pueda verte. Que mi alma 
recoja sus fuerzas y otra vez más, con toda su inteligencia 
tienda hacia ti, Señor. ¿Qué eres, Señor, qué eres? ¿Cómo 
te entenderá mi corazón? Eres en verdad la vida, eres la 
sabiduría, eres la verdad, eres la bondad, eres la beatitud, 
eres la eternidad, y todo bien verdadero eres tú. Éstas son 
muchas cosas: mi estrecha inteligencia no puede ver tantas 
cosas a la vez de una sola mirada, para deleitarse de una 
vez con todas. ¿Cómo pues, Señor, eres todas estas cosas? 
¿Acaso son parte de ti o más bien cada una de ellas es to­
do lo que tú eres? Pues cualquier cosa que está formada 
por partes no es absolutamente una sola cosa sino, en cier-

(1) Salmo, XXVT, 8.



66 —

intellectu dissolvi potest; quse aliena sunt a te quo nih.il 
melius cogitari potest.

Nullse igitur partes sunt in te, Domine, nec es plura, sed 
sic es unum quoddam et Ídem ipsum, ut in nullo tibi ipsi 
sis dissimilis; imo tu es ipsa unitas, nullo intellectu divisi- 
bilis. Ergo vita et sapentia et reliqua non sunt partes tui, 
sed omnia sunt unum, et unumquodque horum est totum 
quod es et quod sunt reliqua omnia. Quomodo ergo nec tu 
habes partes, nec tua seternitas, quse tu es, nusquam et num- 
quam est pars tua aut seternitatis tuse, sed ubique totus es, 
et seternitas tua tota est semper.



— 67 —

to modo, muchas cosas y distinta de sí misma y sea en la 
realidad, sea en la inteligencia, puede ser dividida; lo que 
es extraño a ti, que eres tal que nada mejor puede pen­
sarse.

Por consiguiente, no existen partes en ti, Señor, ni eres 
muchas cosas, pero eres de tal manera una sola cosa e idén­
tico a ti mismo, que en nada eres distinto de ti mismo; antes 
bien, tú eres la unidad misma, que ningún intelecto pue­
de dividir. Luego la vida y la sabiduría, y las restantes co­
sas no son partes de ti, sino que todas son una sola cosa 
y cada una de ellas es todo lo que eres y lo que son todas 
las restantes. Como por consiguiente, ni tú tienes partes, 
ni tu eternidad, que eres tú, las tiene, en ningún lugar ni 
nunca hay una parte tuya o de tu eternidad, sino que 
todo entero estás en todas partes y tu eternidad existe siem­
pre toda entera.



CAPUT XIX

Quod non sit in loco aut tempore, sed omnia sint in illo.

Sed si per eeternitatem tuam fuisti et es> et eris, et fuisse 
non est esse vel futurum esse, et esse non est fuisse vel 
futurum esse, et futurum esse non est fuisse vel esse, quo­
modo seternitas tua tota est semper? An de seternitate tua 
nihil prseterit, ut jam non sit, nee aliquid futurum est, 
quasi nondum sit? Non ergo fuisti heri aut eris eras; sed 
heri et hodie et eras es; imo non heri nee hodie nee eras es, 
sed simplieiter extra omne es tempus. Nam nihil aliud est 
heri et hodie et eras quam in tempore; tu autem, lieet nihil 
sit sine te, non es tamen in loco aut tempore, sed omnia sunt 
in te, nihil enim te eontinet, sed tu confines omnia.



CAPÍTULO XIX

Que no está en el lugar o el tiempo, sino que todas las 
cosas están en Él

Pero si por tu eternidad has sido, eres, y serás; y haber 
sido no es ser o haber de ser, y ser no es haber sido o haber 
de ser, y haber de ser no es haber sido o ser, ¿cómo tu 
eternidad existe siempre toda entera? ¿O será que nada de 
tu eternidad pasa, de modo que ya no exista, y nada es 
futuro, eomo si aún no existiera? Por consiguiente, ni ayer 
has sido ni mañana serás; sino que ayer, y hoy y mañana 
eres; antes bien, ni ayer, ni hoy ni mañana eres, sino que 
simplemente eres fuera de todo tiempo. Pues ayer y hoy y 
mañana no es otra cosa que en el tiempo; pero tú, bien 
que nada pueda existir sin ti, no existes sin embargo en 
lugar o en tiempo, sino que todas las cosas están en ti; 
porque nada te contiene, pero tú contienes todas las cosas.



CAPUT XX

Quod sit ante et ultra omnia etiam esterna.

Tu ergo imples et eomplecteris omnia, tu es ante et ultra 
omnia. Et quidem ante omnia es, quia, antequam fierent, tu 
es. Ultra omnia vero quomodo es ? Qualiter enim es ultra ea 
quae finem non hab.ebunt ? An quia illa sine te nullatenus esse 
possunt; tu autem nullo modo minus es, etiamsi illa redeant 
in nihilum? Sic enim quodammodo es ultra illa. An etiam. 
quia illa cogitari possunt habere finem, tu vero nequáquam ? 
Nam sic illa quidem habent finem quodammodo, tu vero nullo 
modo. Et certe quod nullo modo habet finem, ultra illud est 
quod aliquo modo finitur. An hoc quoque modo transís 
omnia etiam «eterna, quia tua et illorum aaternitas tota tibi 
praesens est, cum illa nondum habeant de sua aeternitate 
quod venturum est, sicut jam non habent quod praeteritum 
est? Sic quippe semper es ultra illa, cum semper ibi sis 
praesens, seu cum illud semper sit tibi praesens, ad quod illa 
nondum pervenerunt.



CAPÍTULO XX

Que existe antes y después de todas las cosas, aun las 
eternas.

Por consiguiente tú llenas y abarcas todas las cosas, tú 
estás antes y después de todas las cosas. Y en verdad, estás 
antes que todas las cosas porque existes antes de que se 
hagan. ¿Pero cómo estás después de todas las cosas? ¿Có­
mo puedes existir, en efecto, después de aquéllas que no 
tendrán fin ? ¿ Acaso porque ellas no pueden existir de 
ninguna manera sin ti, en cambio tú de ninguna manera 
eres menos, aunque ellas vuelvan a la nada? Y así en efec­
to en un cierto sentido estás después de ellas. ¿O también 
porque ellas pueden pensarse como teniendo un fin, pero 
tú de ningún modo? Pues así ellas tienen en cierta manera 
un fin, pero tú de ninguna manera. Y en verdad lo que 
de ninguna manera tiene fin, está más allá de lo que de al­
guna manera finaliza. ¿O también sobrepasas todas las co­
sas aún las eternas porque tienes presente toda entera tu 
eternidad y la de ellas, en tanto que ellas no tienen aún lo 
que de su eternidad ha de venir en el futuro, así como ya 
no tienen lo que ha pasado? Y así pues estás siempre más 
allá de ellas, dado que estás siempre presente ahí, o que 
siempre tienes presente ese punto, adonde ellas aún no han 
llegado.



CAPUT XXI

An hoc sit seculum seculi, sive sécula seculorum.

An ergo hoc est seculum seculi, sive sécula seculorum? 
Sicut enim seculum temporum continet omnia temporalia, 
sie tua seternitas continet etiam ipsa sécula temporum. Quse 
seculum est quidem propter indivisibilem unitatem, sécula 
vero propter interminabilem immensitatem. Et quamvis ita 
sis magnus. Domine, ut omnia sint te plena et sint in te, sie 
tamen es sine omni spatio, ut nec médium nec dimidium 
nec ulla pars sit in te.



CAPITULO XXI

De si es esto el siglo del siglo o los siglos de los siglos.

i Entonces es éste el siglo del siglo o los siglos de los si­
glos? Pues así como el siglo de los tiempos contiene todas 
las cosas temporales, así tu eternidad contiene aún los si­
glos mismos de los tiempos. La cual es el siglo a causa de su 
indivisible unidad, y también los siglos a causa de su inter­
minable inmensidad. Y si bien eres a tal punto grande, 
Señor, que todas las cosas están llenas de ti y en ti están, 
eres sin embargo de tal modo carente de todo espacio que 
ni medio, ni mitad, ni ninguna parte hay en ti.



CAPUT XXII

Quod sit solus quod est et qui est.

Tu solus ergo, Domine, es quod es, et tu es qui es. Nam 
quod aliud est in toto et aliud in partibus, et in quo aliquid 
est mutabile, non omnino est quod est. Et quod incepit a non 
esse, et potest cogitari non esse, et nisi per aliud subsistat 
redit in non esse, et quod habet fuisse quod jam non est, et 
futurum esse quod nondum est, id non est proprie et abso- 
lute. Tu vero es quod es, quia quidquid aliquando aut aliquo 
modo es, hoc totus et semper es. Et tu es qui proprie et 
simpliciter es, quia nec habes fuisse aut futurum esse, sed 
tantum praesens esse, nec potes cogitari aliquando non 
esse. Et vita es, et lux, et sapientia, et beatitudo, et 
aeternitas, et multa hujusmodi bona; et tamen non es nisi 
unum et summun bonum, tu tibi omnino sufficiens, et nullo 
indigens, quo omnia indigent ut sint et ut bene sint.



CAPITULO XXII

Que Él sólo es lo que es y quien es.

Tú solo pues, Señor, eres lo que eres y tú eres quien 
eres. Pues lo que es distinto en su todo que en sus partes y 
en lo que hay algo mutable, no es absolutamente aquello 
que es. Y lo que empezó del no ser y puede pensarse como 
inexistente y a no ser que por otro subsista, vuelve al no 
ser; y lo que tiene un haber sido que ya no existe y un 
futuro que todavía no es, no existe de un modo propio y 
absoluto. Pero tú eres lo que eres, porque cuanto alguna 
vez o de algún modo eres, enteramente y siempre lo eres. 
Y tú eres quien propiamente y simplemente eres porque ni 
tienes pasado o futuro, sino tan sólo como presente existes 
y no puedes ser pensado como inexistente en algún mo­
mento. Y eres la vida, y la luz y la sabiduría, y la beatitud 
y la eternidad y muchos bienes de esta clase, y con todo no 
eres sino un solo y supremo bien, que te satisfaces del todo 
a ti mismo y de nadie precisas, y de quien todas las cosas 
precisan para su existencia y bienestar.



CAPUT XXIII

Quod hoc bonum sit pariter Pater et Filius et Spiritus 
Sanctus, et hoc sit unum necessarium, quod est omne et 
totum et solum bonurn.

Hoc bonum es, tu, Deus Pater; hoc est Verbum tuum, id 
est, Filius tuus. Etenim non potest aliud quam quod es, aut 
aliquid majus vel minus te esse in Verbo quo te ipsum dieis, 
quoniam Verbum tuum sic est verum, quomodo tu verax; et 
idcirco est ipsa veritas, sicut tua, non alia quam tu; et sic 
es tu simplex, ut de te non possit nasci aliud quam quod tu 
es. Hoc ipsum est Amor unus et communis tibi et Filio 
tuo, id est, Sanctus Spiritus ab utroque procedens. Nam 
idem amor non est impar tibi aut Filio tuo, quia tantum 
amas te et illum, et ille te et seipsum, quantus es tu et ille; 
nec est aliud a te et ab illo, quod dispar non sit tibi et illi; 
nec de summa simplicitate potest procederé aliud quam 
quod est de quo procedit. Quod autem est singulus quisque, 
hoc est tota Trinitas simul, Pater et Filius et Spiritus 
Sanctus, quoniam singulus quisque non est aliud quam 
summe simplex unitas et summe una simplicitas, quse nec 
multiplicari, nec aliud et aliud esse potest. Porro unum 
est necessarium. Porro hoc est illud unum necessarium, in 
quo est omne bonum, imo quod est omne et unum et totum 
et solum bonum.



CAPÍTULO XXIII

Que este bien es a la vez el Padre y el Hijo y el Espíritu 
Santo, y es el único necesario, que es todo bien y el bien 

entero y el solo bien.

Este bien eres tú, Dios Padre; éste es tu Verbo, es decir, 
tu Hijo. En efecto, otra cosa que lo que tú eres, o algo ma­
yor o menor que tú, no puede haber en el Verbo con el 
cual a ti mismo te hablas, puesto que tu Verbo es verdadero 
así como tú eres veraz; y por lo tanto es la verdad misma, 
así como tú, y no de otro modo que tú. Y tú eres de tal modo 
simple que de ti no puede nacer otra cosa que lo que tú 
eres. Esto mismo es el Amor único y común a ti y a tu 
Hijo, vale decir el Santo Espíritu que de uno y otro pro­
cede. Pues este amor no es inferior a ti o a tu Hijo, porque 
te amas a ti mismo y a él, y él te ama a ti y a sí mismo con 
un amor tan grande cuanto lo eres tú y él; y no es dis­
tinto de ti y de él lo que no sea desigual a ti y a él; ni de 
la suprema simplicidad puede proceder otra cosa que no sea 
aquello de lo cual procede. Lo que es pues cada uno de 
por sí, esto también es toda la Trinidad a la vez, el Padre, 
y el Hijo y el Espíritu Santo, porque cada uno no es otra 
cosa que la sumamente simple unidad y la sumamente única 
simplicidad que no puede ni multiplicarse ni ser una cosa y 
otra distinta. Finalmente, no hay más que una sola cosa 
necesaria. Y por cierto esa única cosa necesaria es esto, en 
que reside todo bien, más aún, que es todo y único y entero 
y solo bien.



CAPUT XXIV

Conjectatio quale et quantum sit hoc bonum.

Excita nune, anima mea, et erige totum intellectum tuum, 
et cogita, quantum potes, quale et quantum sit illud bonum. 
Si enim singula bona delectabilia sunt, cogita intente quam 
delectabile sit illud bonum, quod continet jueunditatem om- 
nium bonorum, et non qualem in rebus creatis sumus ex- 
perti, sed tanto differentem, quanto differt creator a crea- 
tura. Si enim bona est vita creata, quam bona est vita 
ereatrix ? Si jucunda est salus facta, quam jucunda est salus 
quae fecit omnem salutem ? Si amabilis est sapientia in 
cognitione rerum conditarum, quam amabilis est sapientia 
quae omnia eondidit ex nihilo? Denique, si multse et magnae 
delectationes sunt in rebus delectabilibus, qualis et quanta 
delectatio est in illo qui fecit ipsa delectabilia.



CAPÍTULO XXIV

Conjetura de cuál y cuán grande sea este bien.

Excita ahora, alma mía, y eleva toda tu inteligencia y 
piensa, lo más que puedas, cuál y qué grandeza es ese bien. 
Pues si cada uno de los bienes es deleitable, piensa con aten­
ción qué deleitable sea ese bien, que contiene el placer de 
todos los bienes, y no cual lo hemos experimentado en las 
cosas creadas, sino diferente en tanto grado cuanto difie­
re el criador de la criatura. Pues si es buena la vida crea­
da, ¿cuánto más buena no ha de ser la vida creadora? Si 
es placentera la salud producida, ¿cuánto más placentera no 
ha de ser la salud que originó toda salud? Si es amable la 
sabiduría en el conocimiento de las cosas hechas, ¿cuánto 
más amable no ha de ser la sabiduría que todo hizo de la 
nada? Finalmente, si muchos y grandes deleites hay en las 
cosas deleitables, de qué calidad y qué grande es el deleite 
en aquél que hizo las mismas cosas deleitables.



CAPUT XXV

Quce et guanta bona sint fruentibus eo.

O qui hoc bono fruetur! Quid illi erit, et quid illi non 
erit? Certe, quiquid volet, erit, et quod nolet, non erit. Ibi 
quippe erunt bona eorporis et animse, qualia nec oculus 
vidit, nec auris audivit, nec cor hominis cogitavit. Cur ergo 
per multa vagaris,' homuneio, quaerendo bona animae tuae 
et eorporis tui? Ama unum bonum, in quo sunt omnia bona, 
et sufficit. Desidera simplex bonum, quod est omne bonum, 
et satis est. Quid enim amas, caro mea, quid desideras, 
anima mea ? Ibi est, ibi est quidquid amatis, quidquid 
desideratis.

Si delectat pulchritudo? Fulgebunt justi sicut sol. Si 
velocitas, aut fortitudo, aut libertas' eorporis, cui nihil 
obsistere possit? Erunt similes Angelis Dei, quia seminatur 
corpus animóle, et surget corpus spirituále, potestate utique, 
non natura. Si longa et salubris vita? Ibi est sana seternitas 
et «terna sanitas, quia justi in perpetuum vivent, et salus 
justorum a Domino. Si satietas? Satiabuntur, cum appa- 
ruerit gloria Dei. Si ebrietas? Inebriabuntur ab ubertate 
domus Dei. Si melodía? Ibi Angelorum chori coneinunt sine 
fine Deo. Si quaelibet non immunda, sed munda voluptas? 
Torrente voluptatis tuce potabis eos Deus. Si sapientia? 
Ipsa Dei sapientia ostendet eis seipsam. Si amicitia? Dili- 
gent Deum plus quam seipsos, et invicem tamquam seipsos, 
et Deus illos plusquam illi seipsos; quia illi illum et se et 
invicem per illum, et ille se et illos per seipsum. Si con­
cordia? Omnibus illis erit una voluntas, quia nulla illis



CAPÍTULO XXV

Cuáles y qué grandes bienes hay para los que de Él gozarán.

¡ Oh, quién gozará de este bien 1 ¿ Qué habrá para él y qué 
no habrá para él? Por cierto todo cuanto querrá tendrá 
y lo que no querrá, no tendrá. Habrá pues ahí bienes del 
cuerpo y del alma, tales que ni el ojo vio, ni el oido escu­
chó, ni el corazón del hombre pensó (x). ¿Por qué entonces, 
débil mortal, vagas por muchos caminos buscando los bie­
nes de tu cuerpo y de tu alma? Ama el único bien, en quien 
todos los bienes están, y es suficiente. Desea el simple bien, 
que es todo bien y es bastante. ¿Qué amas entonces, carne 
mía, qué deseas, alma mía? Ahí está, ahí está todo cuanto 
amáis, todo cuanto deseáis.

Si os deleita la belleza: resplandecerán los justos como 
el sol (1 2). Si es la velocidad, o la fuerza, o la libertad del 
cuerpo a la que nada pueda oponerse: serán semejantes a 
los ángeles de Dios porque se siembra cuerpo animal y re­
sucitará cuerpo espiritual (3), por divina potestad, cierta­
mente y no por la naturaleza. Si la vida larga y sana: ahí 
está la sana eternidad y la eterna salud, porque los justos 
vivirán eternamente (4) y la salud de los justos viene del 
Señor (5). Si la saciedad: se saciarán cuando aparezca la 
gloria de Dios (6). Si la ebriedad: embriagarse han de la 
abundancia de la casa de Dios (j1). Si la melodía: los coros 
de los ángeles cantan ahí sin fin a Dios. Si cualquier vo­
luptuosidad no inmunda, sino pura: en él torrente de tus

(1) Isaías, LXIV, 4. I* los Corintios, II, O.
(2) Mateo, XIII, 43.
(8) I» los Corintios, XV, 44.
(4) Sabiduría, V, 16.
(B) Salmo, XXXVI, 35.
(«) Salmo, XVI, 17.
(T) Salmo, XXXV, 9.



— 82 —

erit nisi sola Dei voluntas. Si potestas? Omnipotentes 
erunt suse voluntatis ut Deus suae. Nam sicut poterit 
Deus quod volet per seipsum, ita poterunt illi quod volent 
per illum; quia sicut illi non aliud volent quam quod ille, 
ita ille volet quidquid illi volent, et quod ille volet non 
poterit non esse. Si honor et divitise? Deus servos suos 
bonos et fideles supra multa constituet, imo filii Dei et dii 
vocabuntur et erunt, et ubi erit Filius ejus, ibi erunt et 
illi, hseredes quidem Dei, cohaeredes autem Chrísti. Si vera 
securitas? Certe ita certi erunt numquam et nullatenus ista 
vel potius istud bonum sibi defuturum, sicut certi erunt 
se non sua sponte illud amissuros, nee dilectorem Deum 
illud dilectoribus suis invitis ablaturum, nec aliquid Deo 
potentius invitos Deum et illos separaturum.

Gaudium vero quale aut quantum est, ubi tale aut tantum 
bonum est ? Cor humanum, cor indigens, cor expertum aerum- 
nas, imo obrutum aerumnis, quantum gauderes, si his ómni­
bus abundares ? Interroga intima tua si capere possint gau­
dium suum de tanta beatitudine sua.

Sed certe si quis alius, quem omnino sicut te ipsum dili- 
geres, eamdem beatitudinem haberet, duplicaretur gaudium 
tuum, quia non minus gauderes pro eo quam pro te ipso. Si 
vero dúo vel tres, vel multo plures idipsum haberent, tan- 
tumdem pro singulis quantum pro teipso gauderes, si sin- 
gulos sicut teipsum amares. Ergo in illa perfecta charitate 
innumerabilium beatorum Angelorum et hominum, ubi 
nullus minus diliget alium quam seipsum, non aliter gau- 
debit quisque pro singulis aliis quam pro seipso. Si ergo cor 
hominis de tanto suo bono vix capiet gaudium suum. 
quomodo capax erit tot et tantorum gaudiorum?

Et utique, quoniam quantum quisque diligit aliquem, 
tantum de bono ejus gaudet, sicut in illa perfecta felicitate 
unusquisque plus amabit sine comparatione Deum quam se 



— 83 —

delicias los abrevarás, Señor (x). Si la sabiduría: la sabidu­
ría misma de Dios a ellos se revelará. Si la amistad: ama­
rán a Dios más que a sí mismos y se amarán los unos a 
los otros como a sí mismos y Dios los amará más de lo que 
ellos se aman a sí mismos porque ellos le amarán a Él 
y se amarán a sí mismos y se amarán los unos a los 
otros por Él y Él a sí y a ellos por sí mismo. Si la 
la concordia: una sola voluntad tendrán todos ellos, por­
que ninguna tendrán a no ser la sola voluntad de Dios. Si 
el poder: tendrán la omnipotencia de su voluntad así como 
Dios tiene la de la suya. Pues así como Dios puede por sí 
mismo lo que quiere, del mismo modo ellos podrán por Él 
lo que querrán; porque así como ellos no querrán otra cosa 
que lo que Él quiera, del mismo modo Él querrá cuanto ellos 
quieran y lo que Él querrá no podrá no ser. Si honor y ri­
quezas: Dios pondrá a sus siervos buenos y fieles por enci­
ma de muchas cosas (1 2); más aún, hijos de Dios y dioses 
se les llamará y serán, y donde estará su Hijo ahí también 
estarán ellos, herederos por cierto de Dios y coherederos de 
Cristo. Si verdadera seguridad: de tal modo en verdad es­
tarán seguros de que nunca y de ninguna manera les falta­
rán estos, o más bien, este bien, que estarán seguros de que 
ellos no lo perderán por propia voluntad y que Dios que los 
ama no habrá de arrebatarlo a quienes le aman y que nada 
más poderoso que Dios podrá de separarlos de El contra su 
voluntad.

(1) Salmo, XXXV, 9.
(2) Lucas, XII, 42.

¿Cuál no será el gozo o cuán grande, donde hay tal o 
tan grande bien? Corazón humano, corazón indigente, cora­
zón que ha sufrido aflicciones, más aún, agobiado por las 
aflicciones, ¿cuánto gozarías si todo esto poseyeras? Inte­
rroga las profundidades de tu ser por si pueden contener 
el gozo de su tan grande beatitud.

Pero en verdad si algún otro, a quien absolutamente co­
mo a ti mismo amaras, tuviera la misma beatitud, tu gozo 
se duplicaría porque gozarías por él no menos que por ti 
mismo. Pero si dos o tres, o muchos más tuvieran esto mis- 
mo, por cada uno de ellos tanto cuanto por ti mismo goza-



— 84 —

et omnes alios secum, ita plus gaudebit absque sestimatione 
de felicítate Dei quam de sua et omnium aliorum secum.

Sed si Deum sic diligent tofo corde, tota mente, tota anima 
ut tamen totum cor, tota mens, tota anima non sufficiat 
dignitati dileetionis, profecto sic gaudebunt toto corde, tota 
mente, tota anima, ut totum cor, tota mens, tota anima non 
sufficiat plenitudini gaudii.



— 85 —

rías si a cada uno amaras como a ti mismo. Por consiguien­
te, en esa perfecta caridad de los innumerables ángeles y 
hombres felices, donde nadie ama a otro menos que a sí 
mismo, cada uno gozará por cada uno de los demás no de 
otro modo que por sí mismo. Pues si el corazón del hombre 
apenas contendrá el gozo de su tan grande bien ¿Cómo 
podrá abarcar tantos y tan grandes gozos? Y finalmente, 
puesto que cuanto más se ama a alguien, tanto más uno 
goza del bien de él, así como en aquella perfecta felicidad 
cada uno amará a Dios incomparablemente más que a sí 
mismo y a todos los demás consigo, del mismo modo gozará 
más al estimar la felicidad de Dios que la suya propia, y 
la de todos los demás consigo.

Pero si aman así a Dios, con todo el corazón, toda la 
mente, toda el alma (*), de modo sin embargo que todo el 
corazón, toda la mente, toda el alma no sean suficientes 
para la dignidad del amor, con seguridad gozarán con 
todo el corazón, toda la mente, toda el alma de modo que 
todo el corazón, toda la mente, toda el alma no sean sufi­
cientes para la plenitud del gozo.

(i) Deuteronomio, VI, ñ.



CAPUT XXVI

An hoc sit plenum gaudium quod promittit Deus.

Deus meus et Dominus meus, spes mea et gaudium cordis 
mei, dic animse mese, si hoc est gaudium de quo nobis dicis 
per Filium tuum: Petite et accipietis, ut gaudium vestrum 
sit plenum. Inveni namque gaudium quoddam plenum et 
plusquam plenum; pleno quippe corde, plena mente, plena 
anima, pleno toto homine gaudio illo, adhue supra modum 
supererit gaudium. Non ergo totum illud gaudium intrabit 
in gaudentes., sed toti gaudentes intrabunt in gaudium.

Dic, Domine, dic servo tuo intus in corde suo, si hoc est 
gaudiun in quod intrabunt servitui, qui intrabunt in gau­
dium domini sui? Sed gaudium illud certe, quo gaude- 
bunt electi tui, nec oculus vidit, nec auris audivit, nec in 
cor hominis ascendit. Nondum ergo dixi aut cogitavi, Do­
mine, quantum gaudebunt illi beati tui. Utique tantum 
gaudebunt, quantum amabunt; tantum amabunt, quantum 
cognoseent. Quantum te eognoscent, Domine, tune et quan­
tum te amabunt? Certe nec oculus vidit, nec auris audivit, 
nec in cor hominis ascendit in hac vita, quantum te cog­
noseent et amabunt in illa vita.

Oro, Deus, cognoscam te, amem te, ut gaudeam de te. 
Et si non possum in hac vita ad plenum, vel proficiam in 
dies, usque dum veniat illud ad plenum; profieiat hic in 
me notitia tui, et ibi fiat plena; crescat hic amor tuus, et 
ibi sit plenus; ut hic gaudium meum sit in spe magnum, et 
ibi sit in re plenum.

Domine, per Filium tuum jubes, imo consulis petere, et 
promittis aeeipere, ut gaudium nostrum plenum sit. Peto,



CAPÍTULO XXVI

Si éste es el gozo pleno que promete Dios.

Dios mío y Señor mío, mi esperanza y gozo de mi cora­
zón, di a mi alma si esto es el gozo del cual nos hablas por 
medio de tu Hijo: Pedid y recibiréis, para que vuestro gozo 
sea pleno. Puesto que he encontrado un gozo pleno y más 
que pleno; ya que estando pleno el corazón, plena la mente, 
plena el alma, pleno el hombre entero de ese gozo, todavía 
el gozo ha de sobrepasar la medida. Por lo tanto todo ese 
gozo no entrará en quienes gozan sino que ellos entrarán 
enteramente en el gozo.

Di, Señor, di a tu siervo en lo profundo de su corazón, 
si esto es el gozo en el que entrarán tus siervos que entra­
rán en el gozo de su Señor. Pero en verdad ese gozo del 
cual se regocijarán tus elegidos, ni ojo lo vio, ni oído lo 
escuchó, ni en el corazón del hombre se elevó (x). Por con­
siguiente aún no he dicho ni pensado, Señor, cuánto goza­
rán ésos tus bienaventurados. Ciertamente gozarán tanto 
cuanto amarán, y amarán tanto cuanto conocerán. /.Cuán­
to te conocerán. Señor, entonces, y cuánto te amarán? Por 
cierto ni ojo vió, ni oído escuchó, ni el corazón del hombre 
ha sentido en esta vida, cuánto te eonocéráií y amarán en 
aquella otra vida.

Te ruego, Dios, haz que te conozca, te ame, que goce de 
ti. Y si no puedo plenamente en esta vida, al menos que 
progrese cada día hasta que llegue a aquella plenitud; 
que mi conocimiento de ti vaya aumentando aquí abajo 
y se haga del todo pleno al llegar ahí; que crezca aquí tu 
amor, y sea pleno ahí; que sea aquí mi gozo grande en la 
esperanza, y pleno en la realidad ahí.

Señor, por tu Hijo nos ordenas, antes bien, nos aconsejas 
pedir, y prometes que recibiremos para que nuestro gozo 
sea pleno. Yo te pido, Señor, lo que aconsejas mediante

(1) Isaías, LXIIV, 4. I’ los Corintios, II, 9.



— 88 —

Domine, quod consulis per admirabilem consiliarium nos- 
trum; aecipiam, quod promittis per veritatem tuam, ut 
gaudium meum plenum sit. Deus verax, peto aecipiam, ut 
gaudium meum plenum sit. Meditetur interim mens mea, 
loquatur inde lingua mea, amet illud cor meum sermoeinetur 
os meum, esuriat illud anima mea, sitiat caro mea, desideret 
tota substantia mea, doñee intrem in gaudium Domini, qui 
es trinus et unus Deus benedictus in sécula. Amen.

EXPLICIT PROSLOGION



— 89 —

nuestro admirable consejero; haz que reciba lo que pro­
metes por tu verdad, para que mi gozo sea pleno. Dios veraz, 
te pido que yo reciba, para que mi gozo sea pleno. Que en­
tretanto mi entendimiento medite, que de eso hable mi len­
gua, que lo ame mi corazón, que mi boca lo predique, que 
mi alma esté de ello hambrienta, que mi carne tenga sed, 
que toda mi substancia lo desee, hasta que yo entre en el 
gozo del Señor, que eres trino y uno, Dios bendito por los 
siglos. Amén.

FIÑ DE PROSLOGION



GAUNILONIS LIBER PRO INSIPIENTE

I. Dubitanti utrum sit, vel neganti quod sit aliqua talis 
natura qua nihil majus cogitari possit, eam esse illam hiñe 
dieitur primo probari, quod ipse negans, vel ambigens de 
illa, jam habeat eam in intellectu, cum audiens illam dici, id 
quod dieitur intelligit; deinde, quia quod intelligit, necesse 
est ut non in solo intellectu, sed etiam in re sit. Et hoc ita 
probatur, quia majus est esse in intellectu et in i»e quam in 
solo intellectu. Et si illud est in solo intellectu, majus illo 
erit quidquid etiam in re fuerit, ac sic majus ómnibus minus 
erit aliquo, et non erit majus ómnibus; quod utique repug- 
nat. Et ideo necesse est, ut majus ómnibus, quod esse jam 
probatum est in intellectu, non in solo intellectu, sed et in 
re sit; quoniam aliter majus ómnibus esse non poterit.

II. Respondere forsitan potest, quod hoc jam esse dieitur 
in intellectu meo, non ob aliud nisi quia id quod dieitur 
intelligo. Nonne et quaeeumque falsa, ae nullo prorsus modo 
in seipsis existentia, in intellectu habere similiter dici pos- 
sem, cum ea, dicente aliquo, quseeumque ille dieeret, ego in- 
telligerem ? Nisi forte tale illud constat esse ut non eo modo, 
quo etiam falsa quseque vel dubia, haberi possit in cogita- 
tione, et ideo non dieor illud auditum cogitare vel in eogi- 
tatione habere, sed intelligere et in intellectu habere, quia, 
scilicet, non possum hoc aliter cogitare, nisi intelligendo, id 
est, seientia comprehendendo, re ipsa illud existere? Sed si 
hoc est, primo quidem, non hic erit jam aliud, idemque 
tempore prsecedens, habere rem in intellectu, et aliud, idque 
tempore sequens, intelligere rem esse; ut fit de pictura, qute 
prius est in animo pictoris, deinde in opere. Deinde, vix



LIBRO DE GAUNILÓN EN DEFENSA DEL NECIO

I. AI que duda si hay, o al que niega que hay una na­
turaleza tal que nada mayor que ella pueda pensarse, se 
le dice aquí que su existencia está probada, por esto, pri­
mero: porque el mismo que la niega o que duda de ella, la 
tiene ya en la inteligencia cuando al escuchar que se habla 
de ella, entiende lo que se dice; segundo: porque es preciso 
que lo que entiende esté no sólo en la inteligencia, sino tam­
bién en la realidad. Y esto se prueba así: porque estar en 
la inteligencia y en la realidad es mayor que sólo en la 
inteligencia. Y si ese ente está en la sola inteligencia, será 
mayor que él cualquier cosa que también esté en la rea­
lidad, y así lo que es mayor que todas las cosas será menor 
que algo; no será pues mayor que todas las cosas, lo que 
ciertamente es contradictorio. Y por lo tanto es necesario 
que la cosa mayor que todas, cuya, existencia ya está pro­
bada en la inteligencia, no sólo en ella sino también en la 
realidad exista, porque de otro modo no podría ser mayor 
que todas las cosas.

II. Quizá pueda responderse que se dice que esto ya 
existe en mi inteligencia no por otro motivo sino porque 
entiendo lo que se dice. ¿No podría también decirse que 
tengo igualmente en la inteligencia no importa qué cosas 
falsas, y que por lo tanto de ningún modo tienen existen­
cia en sí mismas, toda vez que si alguno las dice yo entiendo 
cualquier cosa que él diga? ¿A no ser que quizá conste que 
ese ente es tal que no pueda tenerse en el pensaminto del 
mismo modo que las cosas falsas o dudosas, y por eso no se 
dice que yo pienso ese enunciado o lo tengo en el pensa­
miento, sino que lo entiendo y lo tengo en la inteligencia, 
porque tan luego no puedo pensarlo de otro modo que no 
sea entendiendo, vale decir aprehendiendo con el conoci­
miento que eso existe en la realidad? Pero si esi así, en pri­
mer lugar, no será entonces ya distinto y precedente en el 
tiempo, tener una cosa en la inteligencia que entender que 



— 92 —

unquam poterit esse credibile, cum dietum et auditum fuerit 
istud, non eo modo posee cogitari non esse, quo etiam potest 
cogitari non esse Deus. Nam si non potest, eur contra ne- 
gantem aut dubitantem, quod sit aliqua talis natura, tota 
ista disputatio est assumpta? Postremo, quod tale sit illud, 
ut non possit nisi mox cogitatum indubitabilis> existentise 
suse certo pereipi intellectu, indubio aliquo probandum mihi 
est argumento, non autem isto, quod jam sit hoc in intellectu 
meo, cum auditum intelligo; in quo similiter esse posse quse- 
cumque alia incerta vel etiam falsa ab aliquo, cujus verba 
intelligerem dicta, adhuc puto, et insuper magis, si illa de- 
ceptus, ut saepe fit, crederem, qui istud nondum credo.

III. Unde nec illud exemplum de pictore picturam, quam 
facturus est, jam in intellectu habente, satis huic argumento 
congruere. Illa enim pictura, antequam fíat, in ipsa pictoris 
arte tenetur; et tale quippiam in arte artificis alicujus nihil 
est aliud quam pars qusedam intelligentise ipsius; quia, et 
sicut sanctus Augustinus ait cum faber, arcam facturus 
in opere, prius habet illam in arte, arca quse fit in opere, 
non est vita; arca quse est in arte, vita est; quia vivit anima 
artificis, in qua sunt ista omnia, antequam proferantur. Ut 
quid enim in vivente artificis anima vita sunt ista, nisi quia 
nihil sunt aliud quam scientia vel intelligentia animse ip­
sius ? At vero quidquid extra illa, quse ad ipsam mentís nos- 
cuntur pertinere naturam, aut auditum aut excogitatum 
intellectu percipitur verum, aliud sine dubio est verum illud. 
aliud intellectus ipse quo capitur. Quoeirca, etiamsi verum 
sit esse aliquid quo majus quidquam nequeat cogitari, non 
tamen hoc auditum et intellectum tale est, qualis nondum 
facta pictura in intellectu pictoris.

IV. Hue accedit illud, quod prsetaxatum est superius, 
quia scilicet illud ómnibus quse cogitari possint majus, quod



— 93 —

una cosa existe, que es lo siguiente en el tiempo: como suce­
de con la pintura, que primero está en la mente del pintor 
y luego en la obra. En segundo lugar, con dificultad podrá 
jamás ser creíble, una vez dicho y oído eso, que no pueda 
pensarse que no existe del mismo modo con que también 
puede pensarse que no existe Dios. Pues si no se puede, 
j por qué se ha emprendido toda esa discusión contra el 
que niega o duda que exista una tal naturaleza? Finalmen­
te, para probarme que él es tal que no puede, en cuanto 
se lo piensa, sino ser percibido con el entendimiento seguro 
de su indudable existencia, se necesita un argumento ma­
nifiesto, no por cierto éste: que ya está en mi inteligencia 
cuando entiendo lo que oigo; en la que, sigo pensando, 
igualmente pueden estar cualesquiera otras cosas inciertas 
o hasta falsas dichas por alguien cuyas palabras entendiera; 
y todavía más pueden estarlo si engañado por ellas, como a 
menudo sucede, las creyera, en tanto no creo aún esotro.

III. De donde tampoco puede convenir suficientemen­
te a este argumento el ejemplo aquél del pintor que ya 
tiene en su inteligencia la pintura que va a hacer. Pues 
esa pintura, antes de ser hecha, está en el arte mismo del 
pintor y una cosa tal en el arte de un artífice cualquiera, 
no es otra cosa que cierta parte de su misma inteligencia; 
porque, y así como dice San Agustín (x), cuando un obre­
ro que ha de fabricar un cofre, lo tiene primero en su arte, 
el cofre que resulta fabricado no es vida, pero el que existe 
en el arte sí es vida porque vive en el alma del artífice en la 
cual todas estas cosas están antes de ser producidas, i Pues 
por qué estas cosas son vida en el alma viviente del artí­
fice a no ser porque no son ninguna otra cosa sino la ciencia 
o la inteligencia del alma misma? Pero si cualquier cosa 
verdadera (fuera de aquéllas que se sabe pertenecen a 
la naturaleza misma de la mente) percibe la inteligencia 
habiéndola oído o excogitado, indudablemente esa cosa ver­
dadera y la inteligencia misma por la cual es percibida son 
dos cosas distintas. Por lo que, aunque sea verdad que hay 
algo tal que nada mayor que eso pueda concebirse, sin em­
bargo, esto que se ha oído y entendido no es tal cual la 
pintura aún no hecha en la inteligencia del pintor.

(1) In Ioh, tract. 1. (Migne, P. L., t. XXXV, col. 1387). 



— 94 —

nihil aliud posse esse dieitur quam ipse Deus, tam ego se- 
eundum rem, vel ex speeie mihi vel ex genere notam, cogi­
tare auditum vel in intellectu habere non possum, quam nec 
ipsum Deum, quem utique ob hoe ipsum etiam non esse 
cogitare possum. Ñeque enim rem ipsam novi, aut ex alia 
possum conjieere simili, quandoquidem et tu talem asseris 
illam, ut esse non possit simile quidquam. Nam si de homine 
aliquo mihi prorsus ignoto, quem etiam esse neseirem, dici 
tamen aliquid audirem, per illam specialem generalemve 
notitiam, qua quid sit homo vel homines novi, de illo quoque 
secundum rem ipsam, quae est homo, cogitare possem. Et 
tamen fieri posset ut, mentiente illo qui diceret, ipse quem 
cogitarem homo non esset, eum tamen ego de illo secundum 
veram nihilominus rem, non quse esset ille homo, sed quae est 
homo quilibet, cogitarem. Nec sic igitur, ut haberem falsum 
istud in eogitatione vel in intellectu, habere possum illud 
eum audio dici Deus, aut aliquid ómnibus majus, cum quan- 
do illud secundum rem veram mihique notam cogitare pos­
sum, istud omnino nequeam nisi tantum secundum vocem, 
secundum quam solam aut vix aut numquam potest illum 
cogitari verum. Siquidem, cum ita cogitatur, non tam ipsa 
vox, quae res est utique vera, hoc est, litterarum sonus vel 
syllabarum, quam vocis auditse significatio cogitetur, sed 
non ita ut ab illo qui novit quid ea soleat voce significan, 
a quo scilicet cogitatur secundum rem vel in sola eogitatione 
veram. Verum ut ab eo qui illud non novit, et solummodo 
cogitat secundum animi motum illius auditu vocis effectum 
significationemque perceptae vocis conantem effingere sibi; 
quod mirum est, si unquam rei veritate potuerit. Ita ergo 
nec prorsus aliter adhuc in intellectu meo constat illud ha- 
beri, cum audio intelligoque dicentem esse aliquid magis 
ómnibus quae valeant cogitari.

Haee de eo, quod summa illa natura jam esse dieitur in 
intellectu meo.



— 95 —

IV. A esto se agrega aquello que ya se dijo antes: a 
saber, que ese ente mayor que todos los que puedan pen­
sarse, que se dice que no puede ser ningún otro sino el 
mismo Dios, no puedo pensarlo, habiéndolo oído, o te­
nerlo en la inteligencia conforme a una cosa que me sea 
conocida, ya por su especie, ya por 6U género, como tampo­
co es posible hacerlo con el mismo Dios, a quien ciertamente 
por esto también puedo pensar que no existe.

Porque ni conozco la cosa misma, ni puedo conjetu­
rarla de otra semejante, toda vez que tú afirmas que es 
tal que nada semejante puede haber. Pues si yo escuchara 
decir algo de algún hombre que me fuera completamente 
desconocido, que ni siquiera supiera que existe, sin embar­
go, por esa noción específica o genérica por la que sé qué 
sea un hombre o los hombres, también acerca de él podría 
pensar según la cosa misma, que es el hombre, Y con 
todo, podría suceder que, por una mentira del que habla, 
ese en quien yo pensase, no fuera un hombre, aunque yo 
pensara sobre él de acuerdo a una cosa verdadera, que no 
fuera precisamente ese hombre, pero sí lo que es un hombre 
cualquiera. Y no obstante, tampoco así, como podría tener 
esta falsedad en el pensamiento o en la inteligencia, puedo 
tener el enunciado “Dios” o “algo mayor que todas las 
cosas”, toda vez que si bien puedo pensar aquello según 
una cosa verdadera y que conozco, esto no puedo pensarlo 
en absoluto a no ser tan sólo según la palabra, con cuya 
sola conformidad o apenas, o nunca, podrá pensarse nada 
verdadero, supuesto que, cuando así se piensa, no tanto se 
piensa la palabra misma —que es ciertamente una cosa ver­
dadera—, vale decir el sonido de las letras o de las sílabas, 
cuanto el significado de la palabra escuchada; pero no como 
piensa aquél que conoce qué se acostumbra a significar con 
esa palabra, quien piensa tan luego según una cosa verda­
dera, aunque sea en el solo pensamiento; sino como quien 
no conoce ese ente y tan sólo lo piensa según el movimiento 
del alma producido por la audición de esa palabra e intenta 
imaginarse el significado de la palabra escuchada; lo que 
sería cosa de maravilla, si alguna vez pudiera lograrlo de 
acuerdo a la verdad de la cosa. Y así por lo tanto, hasta 
el presente, cuando escucho y entiendo al que dice que 
hay un ser mayor que todos loe que puedan pensarse, no



96 —

V. Quod autem et in re necessario esse inde mihi proba- 
tur, quia, nisi fuerit, quidquid est in re majus illa erit, ac 
per hoe non erit illud majus ómnibus, quod utique jam esse 
probatum est in intellectu, ad hoc respondeo. Si esse dicen- 
dum est in intellectu, quod secundum veritatem cujusquam 
rei nequit saltem cogitari, et hoc in meo sic esse non denegó. 
Sed quia per hoc esse quoque in re non potest ullatenus 
obtinere, illud ei esse adhuc penitus non concedo, quousque 
mihi argumento probetur indubio. Quod qui esse dicit hoe 
quod majus ómnibus aliter non erit ómnibus majus, non 
satis attendit cui loquatur. Ego enim nondum dico, imo 
etiam negó vel dubito, ulla re vera esse majus illud; nec 
aliud ei esse concedo quam illud, si dicendum est esse, cum 
secundum vocem tantum auditam rem prorsus ignotam sibi 
conatur animus effingere. Quomodo igitur inde mihi pro- 
batur, majus illud rei veritate subsistere, quia constet illud 
majus ómnibus esse, cum id ego eousque negem adhuc du- 
bitemve constare, ut ne in intellectu quidem vel cogitatione 
mea eo saltem modo majus ipsum esse dicam, quo dubia 
etiam multa sunt et incerta ? Prius enim certum mihi necesse 
est fíat, re vera esse alicubi majus ipsum, et tum demum 
ex eo, quod majus est ómnibus in seipso quoque subsistere, 
non erit ambiguum.

VI. Exempli gratia: Ajunt quidam alicubi oceani esse 
insulam, quam ex difficultate vel potius ex impossibilitate 
inveniendi, quod non est, cognominant aliqui perditam; 
quamque fabulantur multo amplius quam de fortunatis in- 
sulis fertur, divitiarum deliciarumque omnium inestimabili 
ubertate pollere, nulloque possessore aut habitatore univer- 
sis aliis, quas incolunt homines, terris possidentorum re- 
dundantia usquequaque prsestare. Hoc ita esse dicat mihi 
quispiam, et ego faeile dictum, in quo nihil est difficultatis, 
intelligam. At si tune velut oonsequenter adjungat ac dicat: 
non potes ultra dubitare insulam illam ómnibus terris pra»- 



— 97 —

de otro modo que de esta última manera consta en mi inte­
ligencia que él existe..

Esto, en cuanto a lo que se dice acerca de que esa natura­
leza suprema, ya existe en mi inteligencia.

V. Por otra parte, en cuanto a que también existe ne­
cesariamente en la realidad, me lo prueban partiendo de 
que, en caso de no existir, cualquier cosa que exista en la 
realidad será mayor que ese ente y por lo tanto, no será 
el mayor de todos, lo cual se ha probado ya en la inteli­
gencia. A esto respondo: si se debe decir que está en la 
inteligencia lo que no puede siquiera pensarse según la 
verdad de una cosa cualquiera, no niego que también así 
esté en la mía. Pero como de ningún modo puede obtenerse 
por esto que también exista en la realidad, no le concedo 
en absoluto esa existencia hasta qué no me sea probada con 
un argumento incontestable. Porque quien dice que existe 
porque de otro modo el ente más grande que todos no sería 
el más grande de todos, no presta suficiente atención a 
aquél con quien habla. Pues yo no digo aún, antes bien, 
niego o dudo, que él sea más grande que ninguna cosa real, 
y no le concedo ser otra cosa que la que existe, si debe de­
cirse que tiene existencia, cuando tan sólo conforme a la 
palabra oída, el espíritu se esfuerza en imaginar una cosa 
que ignora completamente. ¿Cómo entonces se me prueba 
que ese ente más grande existe en la realidad porque consta 
que es el más grande de todos, si hasta ahora yo niego 
o dudo que ello conste, al punto que ni siquiera en la in­
teligencia o en mi pensamiento diga que existe ese ente más 
grande, aunque fuera del modo de muchas cosas dudosas 
e inciertas? En efecto, es necesario primero que aparezca 
como evidente para mí que este ente mayor existe en algu­
na parte, y sólo entonces, partiendo de eso, no habrá duda 
de que también existe en sí mismo el que es mayor que 
todos.

VI. Por ejemplo: dicen algunos que en cierto lugar del 
océano hay una isla que, a causa de la dificultad o más 
bien de la imposibilidad de encontrar lo que no existe, la 
llaman perdida. Y cuentan que posee una inestimable abun­
dancia de riquezasi y de todas las delicias, mucho más de 
lo que se refiere de las islas afortunadas, y que sin que



98 —

tantiorem vere esse alicubi in re, quam in intellectu tuo non 
ambigis esse; et quia prsestantius est non in intellectu solo, 
sed etiam esse in re, ideo sic eam necesse est esse, quia, nisi 
fuerit, quaecumque alia in re est térra praestantior illa erit, 
ac sic ipsa jam a te praestantior intellecta praestantior non 
erit. Si, inquam, per haec ille mihi velit astruere de Ínsula 
illa, quod vere sit, ambigendum ultra non esse, aut jocari 
ipsum credam, aut nescio quem stultiorem debeam reputare, 
utrum me, si ei concedam, an illum, si se putet aliqua cer- 
titudine insulae essentiam astruere, nisi prius ipsam praes- 
tantiam ejus solummodo, sicut rem vere atque indubie exis- 
tentem, nec ullatenus sicut falsum aut incertum aliquid in 
intellectu meo esse docuerit,

VII. Haec interim ad objecta insipiens ille responderit, 
cui cum deinceps asseritur tale esse majus illud, ut nec sola 
cogitatione valeat non esse, et hoc rursus non aliunde pro- 
batur, quam eo ipso quod aliter non erit ómnibus majus 
idem ipsum, possit referre responsum et dicere: Quando- 
nam ergo rei veritate esse tale aliquid, hoc est majus ómnibus 
dixi, ut ex hoc mihi debeat probari in tantum etiam re ipsa 
id esse, ut nec possit cogitari non esse? Quapropter certis- 
simo primitus aliquo probandum est argumento aliquam 
superiorem, hoc est, majorem ac meliorem omnium quae sunt 
esse naturam, ut ex hoc alia jam possimus omnia compro­
bare, quibus necesse est illud quod majus ac melius est óm­
nibus non carere. Cum autem dicitur, quod summa res ista 
non esse nequeat cogitari, melius fortasse diceretur, quod 
non esse aut etiam posse non esse non possit intelligi; nam 
secundum proprietatem verbi istius falsa nequeunt intelligi, 
qute possunt utique eo modo cogitari quo Deum non esse 
insipiens cogitavit. Et me quoque esse certissime scio, sed et 
posse non esse nihilominus scio; summum vero illud, quod 
est Deus, et esse et non esse non posse indubitanter intelligo. 
Cogitare autem me non esse, quamdiu esse certissime scio, 



— 99 —

nadie la posea o la habite sobrepasa en plenitud de bienes 
a todas las otras tierras que los hombres habitan.

Supongamos que alguien me diga que esto es así, y yo 
entenderé fácilmente lo dicho, en lo que ninguna dificul­
tad hay. Pero si después, como sacando conclusiones, aña­
da y diga: no puedes ya dudar que esa isla, superior a 
todas las tierras, que no dudas que existe en tu inteligen­
cia, existe de verdad en alguna parte; y como es superior 
existir no en la sola inteligencia, sino también en la reali­
dad, por lo tanto es necesario que ella exista porque, de 
no existir, cualquier otra tierra que exista en realidad se­
rá mejor que ella y de este modo la que ya ha sido con­
cebida por ti, como la más excelente, no lo será.

Y yo digo: si por estos razonamientos quisiera él conven­
cerme que ya no deba dudarse de la existencia real de esa 
isla, o bien creería que está bromeando o bien dudaría a 
cuál de los dos deba considerar más tonto: si a mí en caso 
de asentir, o a él, por pensar que asegura con alguna cer­
tidumbre la existencia de esa isla sin hacer ver primero 
que su excelencia existe del mismo modo que una cosa de 
existencia real e indubitable, y de ninguna manera como 
puede estar en mi inteligencia algo falso o incierto.

VII. Así respondería el necio aquél a las objeciones; y 
si después se le asegura que ese ente mayor es tal que ni 
siquiera en el solo pensamiento pueda no existir, y esto 
nuevamente se prueba no de otro modo que por lo mismo 
que, en otra forma, no sería el mayor de todos, podría 
repetir la respuesta y decir: ¿Cuándo dije yo que en rea­
lidad de verdad existe un ente tal, vale decir, el mayor 
de todos, para que por ello deba probárseme que tan de 
veras existe que ni siquiera pueda pensarse que no existe? 
Por lo cual es necesario probar primero con un argumen­
to muy verdadero que hay una naturaleza superior, es 
decir, mayor y mejor que todas las que existen, de modo 
que de esto podamos ya deducir todas las demás cosas de 
las que es preciso no carezca el ente mayor y mejor que 
todos. Pero cuando se dice que no se puede pensar que 
esta naturaleza suprema no exista, mejor quizá se diría 
que no puede entenderse que no exista o aún que pueda 
no existir; pues según el sentido propio de esa palabra, las 



— 100 —

nescio utrum possim; sed si possum, cur non et quidquid 
aliud eadem certitudine scio ? Si autem non possum, non erit 
jam istud proprium Deo.

VIII. Cíetera libelli illius tam veraciter et tam prseclare 
sunt magnifieeque disserta, tanta denique referta utilitate 
et pii ae sancti affectus intimo quodam odore fragrantia, 
ut nullo modo propter illa quae in initiis reete quidem sensa, 
sed minus firmiter argumentata sunt, ista sint eontemnen- 
da; sed illa potius argumentanda robustius, ae omnia cum 
ingenti veneratione et laude suseipienda.



— 101 —

cosas falsas no pueden entenderse, bien que ciertamente 
pueden pensarse del mismo modo que el necio pensó que 
Dios no existe. Y también sé con mucha certidumbre que 
yo existo, pero no obstante que podría no existir; mas sin 
lugar a dudas entiendo que ese ser supremo, que es Dios, 
existe y no puede no existir. Por otra parte, no sé si po­
dría pensar que yo no existo, toda vez que con mucha cer­
tidumbre sé que existo; pero en caso de poder, ¿por qué no 
(podría) igualmente con respecto a cualquier otra cosa que 
sé con la misma certidumbre? Pero si no puedo, no será ya 
esto exclusivo de Dios.

VIII. Lo demás de ese opúsculo está tan veraz, clara y 
magníficamente expuesto, y finalmente de tanta utilidad 
lleno y como perfumado con una especie de íntimo olor de 
afecto santo y piadoso, que de ninguna manera debe tener­
se en menos por culpa de lo que en el comienzo, aunque 
rectamente sentido, está argumentado con menos firmeza; 
pero hay que probarlo antes con más fuerza, y todo el 
opúsculo deberá ser acogido con grande alabanza y vene­
ración.



LIBER APOLOGETICUS S. ANSELMI 
CONTRA GAUNILONEM RESPONDENTEM 

PRO INSIPIENTE

Quoniam non me reprehendit in his dictis ille insipiens, 
contra quem sum locutus in meo opúsculo, sed quidam non 
insipiens et catholicus pro insipiente, sufficere mihi potest 
respondere catholieo.

CAPUT I

Generatim refellitur adversarii ratiocinatio, et ostenditur 
id quo majus cogitari non potest esse re ipsa.

Dicis quidem (quicumque es qui dicis haec posse dicere insi- 
pientem) quia non est in intellectu aliquid quo majus cogi­
tari non possit, aliter quam quod secundum veritatem cu­
cusque rei nequit saltem cogitari; et quia non magis conse- 
quitur hoc, quod dico, quo majus cogitari non possit ex eo 
quia est in intellectu esse et in re, quam perditam insulam 
certissime existere ex eo quia, cum describitur verbis, au- 
diens eam non ambigit in intellectu suo esse.

Ego vero dico: Si quo majus cogitari non potest non in- 
telligitur vel cogitatur, nec est in intellectu vel cogitatione, 
profecto Deus aut non est quo majus cogitari non possit, 
aut non intelligitur vel cogitatur et non est in intellectu vel 
cogitatione. Quod quam falsum sit, fide et conscientia tua 
pro firmissimo utor argumento. Ergo quo majus cogitari 
non potest, vere intelligitur et cogitatur, et est in intellectu 
et cogitatione. Quare aut vera non sunt quibus contra co-



LIBRO APOLOGETICO DE SAN ANSELMO CONTRA 
GAUNILON QUE DEFIENDE AL NECIO

Puesto que no es el necio, contra quien hablé en mi opús­
culo, el que me reprende en esas palabras, sino alguien que 
no es necio y sí un católico que habla por el necio, me será 
suficiente responder al católico.

CAPÍTULO I

Se refuta en general el razonamiento del adversario y se 
hace ver que ese ente tal que nada mayor puede concebirse 

existe realmente.

Dices pues (quienquiera que seas tú, que dices que el 
necio hubiera podido decirlo) que un ente tal que nada ma­
yor pueda pensarse no existe en la inteligencia de modo dis­
tinto que lo que según la verdad de cada cosa, no puede si­
quiera pensarse; y que esto que yo digo: “que ese ente tal 
que nada mayor puede concebirse existe también en la rea­
lidad porque existe en la inteligencia”, no resulta natu­
ralmente de ella, así como tampoco resulta evidentemente 
real la existencia de una isla perdida porque, cuando se la 
describe con palabras, el oyente no duda que ella existe en 
su entendimiento.

Pero yo digo: si ese ente tal que nada mayor puede con­
cebirse no es entendido ni pensado, ni está en la inteli­
gencia o en el pensamiento, es evidente que Dios, o bien no 
es el ente que no admite concebir nada mayor o bien no es 
entendido ni pensado y no existe en la inteligencia o el pen­
samiento. Y para comprobar cuán falso es esto, me valgo 
de tu conciencia y tu fe como del argumento más firme. 
Luego, ese ente tal que nada mayor puede concebirse es 
realmente entendido y pensado, y existe en la inteligencia



— 104 —

naris probare, aut ex eis non consequitur quod te conse- 
quenter opinaris concludere. Quod autem putas, ex eo quia 
intelligitur aliquid quo majus eogitari nequit non consequi 
illud esse in inteleetu, nec si est in intelleetu ideo esse in re, 
certe ego dico, si vel eogitari potest esse, necesse est illud 
esse. Nam quo majus eogitari nequit non potest eogitari 
esse nisi sine initio. Quidquid autem potest eogitari esse et 
non est, per initium potest eogitari esse. Non ergo quo majus 
eogitari nequit eogitari potest esse et non est. Si ergo potest 
eogitari, ex neeessitate est.

Amplius. Si utique vel eogitari potest, necesse est illud 
esse. Nullus enim negans aut dubitans esse aliquid quo ma­
jus eogitari non possit, negat vel dubitat quia, si esset, nec 
aetu nec intelleetu posset non esse. Aliter namque non esset 
quo majus eogitari non posset. Sed quidquid eogitari potest 
et non est, si esset, posset vel aetu vel intelleetu non esse. 
Quare, si vel eogitari potest, non potest non esse quo majus 
eogitari nequit. Sed ponamus non esse, si vel eogitari valet. 
At quidquid eogitari potest et non est, si esset, non esset 
quo majus eogitari non possit. Si ergo esset quo majus co­
gitan non possit, non esset quo majus eogitari non possit; 
quod nimis est absurdum. Falsum est igitur non esse aliquid 
quo majus eogitari non possit, si vel eogitari potest; multo 
itaque magis, si intelligi aut in intelleetu esse potest.

Plus aliquid dieam. Proeul dubio quidquid alieubi aut 
aliquando non est, etiamsi est alieubi aut aliquando, potest 
tamen eogitari numquam et nusquam esse, sieut non est ali- 
cubi aut aliquando. Nam quod heri non fuit et hodie est, 
sieut beri non fuisse intelligitur, ita numquam esse subin- 
telligi potest; et quod bic non est et alibi est, sieut non est 
hie, ita potest eogitari nusquam esse. Similiter cujus partes 
singulse non sunt ubi aut quando sunt alise partes ejus, 
omnes partes, et ideo ipsum totum, possunt eogitari num-



— 105 —

y el pensamiento. Por lo cual, o no son verdaderas las ta­
zones con las cuales intentas probar lo contrario, o de ellas 
no se deduce lo que crees sacar en oonclusión. En cuanto 
a esto que piensas: “que de que se entienda un ente tal 
que nada mayor pueda concebirse, no se deduce que ese 
ente exista en la inteligencia, ni que si existe en la inteli­
gencia, exista por eso también en la realidad”, en verdad 
yo digo que si puede pensarse que existe, es necesario que 
exista. Pues no puede pensarse que exista un ente tal que 
nada mayor pueda concebirse a no ser que sea sin co­
mienzo. Pero cualquier cosa que puede pensarse como exis­
tiendo, y que no existe, puede pensarse que existe por 
haber comenzado. Por consiguiente, ese ente tal que na­
da mayor puede concebirse no puede pensarse como exis­
tente, y no existir. Luego, si puede pensarse que existe, 
necesariamente existe.

Más aún; con que sólo pueda pensarse, debe existir for­
zosamente. En efecto, nadie que niegue o dude de que 
exista un ente tal que nada mayor pueda concebirse, pue­
de negar o dudar de que, en caso de existir, pudiera no 
existir sea en la realidad, sea en la inteligencia. Pues de 
otro modo no sería ese ente tal que nada mayor puede con­
cebirse. Pero cualquier cosa que puede pensarse y no existe, 
en caso de tener existencia podría no existir sea en la rea­
lidad, sea en la inteligencia. Por lo cual, con que sólo pueda 
pensarse, no puede no existir ese ente tal del cual nada ma­
yor puede pensarse. Pero supongamos que no existe, bien 
que pueda pensarse; mas cualquier cosa que pueda pensar­
se y que no existe, en caso de existir no podría ser ese ente 
que no admite concebir nada mayor. Luego, si fuera ese 
ente tal del que nada mayor puede concebirse, no sería el 
dicho ente; lo cual es perfectamente absurdo. Por consi­
guiente, es falso que no existe un ente tal del que nada 
mayor puede concebirse, si sólo puede pensarse que existe; 
y mucho más por lo tanto si puede entenderse, o existir en 
la inteligencia.

Algo más diré: no hay ninguna duda de que cualquier 
cosa que en determinado lugar o momento no existe, aun­
que exista en algún lugar o momento, puede sin embargo



106 —

quam aut nusquam esse. Nam, etsi dicatur tempus esse sem- 
per et mundus ubique, non tamen illud totum semper aut 
iste totus est ubique; et sieut singulse partes temporis non 
sunt quando alise sunt, ita possunt etiam numquam esse co­
gitari, et sin guise mundi partes sicut non sunt ubi alise sunt, 
ita subintelligi possunt nusquam esse; sed et quod partibus 
conjunctum est, eogitatione dissolvi et non esse potest. Quare 
quidquid alicubi aut aliquando totum non est, etiamsi est, 
potest cogitari non esse. At quo majus nequit cogitari, si 
est, non potest cogitari non esse; alioquin, si est, non est 
quo majus cogitari non possit; quod non convenit. Nulla- 
tenus ergo alicubi aut aliquando totum non est; sed semper 
et ubique totum est.

Putasne aliquatenus posse cogitari vel intelligi, aut esse 
in eogitatione vel intellectu, de quo hsee intelliguntur ? Si 
enim non potest, non de eo possunt haec intelligi. Quod si 
dieis non intelligi et non esse in intellectu, quod non penitus 
intelligitur, dic, quia qui non potest intueri purissiman lucem 
solis, non videt lucem diei, quse non est nisi lux solis. Certe 
vel hactenus intelligitur et est in intellectu quo majus co­
gitari nequit, ut hsec de eo intelligantur.



— 107 —

ser concebida como no existiendo nunca ni en ningún lugar, 
así como no existe en algún lugar o momento. Pues así 
como se entiende que ayer no existió, lo que no existía 
ayer y hoy existe, del mismo modo puede entenderse como 
no existiendo jamás; y así como no está aquí lo que no 
está aquí y está en otra parte, del mismo modo puede ser 
pensado como no estando en ningún lugar. Igualmente cuan­
do algunas de las partes de un ser no están donde o cuan­
do están las otras, todas las partes, y por lo tanto el ser 
entero puede pensarse como si nunca o en ningún lugar 
tuviera existencia. Pues aunque se diga que siempre hay 
tiempo y el mundo está en todas partes, sin embargo 
aquél no está todo entero siempre, y éste no está todo entero 
en todo lugar; y así como unas partes del tiempo no exis­
ten cuando existen otras, del mismo modo también pueden 
pensarse como no teniendo jamás existencia; y así como 
unas partes del mundo no están donde están otras, del 
mismo modo pueden ser concebidas no existiendo en ningún 
lugar. Pero también lo que está formado por partes, puede 
ser disuelto por el pensamiento y no existir. Por lo cual 
cualquier cosa que no existe enteramente en algún lugar 
o tiempo puede pensarse como inexistente, aunque exista. 
Pero si existe ese ente tal que nada mayor pueda conce­
birse, no puede pensarse como inexistente; de otra manera, 
si existe, no es tal que nada mayor pueda concebirse: lo 
cual es contradictorio. Por consiguiente, de ningún modo 
en algún lugar o alguna vez puede no existir por entero, si­
no que siempre y en todo lugar existe todo entero. ¿ No pien- 
sasi que ese ente del cual estas cosas entendemos puede ser 
hasta cierto punto pensado o entendido, o existir en el pen­
samiento o en la inteligencia? Pues si no puede, no podrían 
entenderse estas cosas sobre él. Porque si dices que lo que 
no se entiende perfectamente, no se entiende y no existe 
en la inteligencia, di también que quien no puede ver la 
purísima luz del sol no ve tampoco la luz del día, que no 
es sino la luz del sol. Hasta ahora, al menos se entiende 
y existe en la inteligencia un ente tal que nada mayor 
puede pensarse, pues que se entienden estas cosas acerca 
de él.



CAPUT II

Magis urgetur ratiocinatio proposita, et ostenditur id quo 
majus cogitari nequit cogitari posse, atque adeo etiam esse.

Dixi itaque in argumentatione, quam reprehendis, quia 
cum insipiens audit proferri quo majus cogitari non potest, 
intelligit quod audit. Utique qui non intelligit, si nota lin- 
gua dicitur, aut nullum aut nimis obrutum habet intellec- 
tum. Deinde dixi quia si intelligitur, est in intelectu. An 
est in nullo intellectu quod necessario in rei veritate esse 
monstratum est?

Sed dicis, quia et si est in intellectu, non tamen consequen- 
tur intelligitur. Vide, quia consequitur esse in intellectu, ex 
eo quia intelligitur. Sicut enim quod cogitatur cogitatione 
cogitatur, et quod cogitatione cogitatur, sicut cogitatur sic 
est in cogitatione, ita quod intelligitur intellectu intelligitur, 
et quod intellectu intelligitur, sicut intelligitur sic est in 
intellectu. Quid hoc planius?

Postea dixi, quia si est vel in solo intellectu, potest cogi­
tari esse et in re, quod majus est. Si ergo in intellectu solo 
est, idipsum, scilieet, quo majus non potest cogitari, est quo 
majus cogitari potest: rogo quid consequentius? An enim, 
si est vel in solo intellectu, non potest cogitari esse et in re? 
Aut si potest, nonne qui hoc cogitat aliquid cogitat majus 
eo, si est in solo intellectu? Quid ergo consequentius quam, 
si quo majus cogitari nequit est in solo intellectu, idem esse 
quo majus cogitari possit?

Sed utique, quo majus cogitari potest, in nullo intellectu



CAPÍTULO II

S'c analiza más detalladamente el razonamiento anterior 
y se muestra que ese ente tal del que nada mayor 
puede concebirse puede pensarse, y más aún existir.

He dicho pues en la demostración que tú criticas, que 
cuando el necio oye decir: “un ente tal que mayor no 
puede pensarse”, entiende lo que oye. Pues quien no lo 
entiende, si se dice en una lengua conocida, o no tiene 
inteligencia, o la tiene demasiado embotada. Luego dije 
que si se lo entiende, existe en la inteligencia. ¿O es que 
en ninguna inteligencia existe lo que se ha demostrado 
que necesariamente existe en la realidad ?

Pero dices que si existe en la inteligencia, con todo no 
se deduce en consecuencia que se lo entienda. Mira que 
se deduce que existe en la inteligencia partiendo de que 
se entiende. Pues así como lo que se piensa, se piensa con 
el pensamiento, y lo que se piensa con el pensamiento está 
en el pensamiento tal como se piensa, del mismo modo 
lo que se entiende con la inteligencia, y lo que se entiende 
con la inteligencia está en la inteligencia tal como se 
entiende. ¿Qué más evidente que esto?

Después dije que si existe en la sola inteligencia, puede 
pensarse que también existe en la realidad, lo que es 
mayor. Pues si existe en la sola inteligencia, tan luego eso 
mismo que no admite concebir nada mayor es de tal natu­
raleza que algo mayor que él puede concebirse; yo pre­
gunto i qué cosa más congruente? En efecto, si existe en 
la sola inteligencia ¿no puede pensarse que también en la 
realidad? Y si se puede, quien lo piensa ¿no piensa algo 
mayor que lo que existe en la sola inteligencia? ¿Qué cosa 
pues más congruente que si el ente tal que nada mayor 
puede concebirse existe en la sola inteligencia, este ente 
es de tal naturaleza que algo mayor que él pueda concebirse ?



— 110 —

est quo majus cogitari non possit. An ergo non consequitur, 
quo majus cogitari nequit, si est in ullo intellectu, non esse 
in solo intellectu? Si enim est in solo intellectu, est quo 
majus cogitari potest; quod non convenit.



— 111 —

Pero ciertamente aquel del cual se puede concebir algo 
mayor no es en ninguna inteligencia aquel del cual no pue­
de concebirse otro mayor. ¿ No se sigue de esto en consecuen­
cia que si existe en algún intelecto ese ente tal que nada 
mayor puede concebirse, no sólo en la inteligencia existe? 
Pues si está en sola la inteligencia, hay algo que se puede 
pensar mayor; lo cual es contradictorio.



CAPUT III

Ad instantiam adversarii: quod sequeretur insulam fictitiam 
esse re ipsa, quia cogitatur.

Sed tale est, inquis, ac si aliquis insulam oceani omnes 
térras sua fertilitate vineentem, quse diffieultate, immo im- 
possibilitate inveniendi quod non est, perdita nominatur, 
dicat ideirco non posse dubitari vere esse in re, quia verbis 
descriptam faeile quis intelligit.

Fidens loquor, quia si quis invenerit mihi aliquid aut re 
ipsa aut sola eogitatione existens, prseter quo majus cogitari 
non possit, cui aptare valeat connexionem hujus mese argu- 
mentationis, inveniam et dabo illi perditam insulam amplius 
non perdendam.

Palam autem jam videtur, quo non valet cogitari majus, 
non posse cogitari non esse, quod tam certa ratione veritatis 
existit; aliter enim nullatenus existeret.

Denique, si quis dicit, se cogitare illud non esse; dico quia, 
cum hoc cogitat, aut cogitat aliquid quo majus cogitari non 
possit, aut non cogitat. Si non cogitat, non cogitat non esse 
quod non cogitat. Si vero cogitat, utique cogitat aliquid 
quod nec cogitari non esse possit. Si enim posset cogitari 
non esse, cogitari posset habere principium et finem; sed 
hoc non potest. Qui ergo illud cogitat, aliquid cogitat quod 
nec cogitari possit non esse; hoc vero qui cogitat, non cogitat 
idipsum non esse; alioquin cogitat quod cogitari non potest. 
Non igitur potest cogitari non esse quo majus cogitari nequit.



CAPÍTULO III

Respuesta a la instancia del adversario: que se seguiría la 
real existencia de la isla ficticia, porque se la piensa.

Pero tú afirmas que esto es lo mismo que si alguien dijera 
que una isla del océano, superior a todas las tierras por 
su fertilidad, y a la que por la dificultad, mejor dicho la 
imposibilidad de encontrar lo que no existe, se la denomi­
nara perdida, tiene una existencia real e indubitable sólo 
porque cualquiera entiende fácilmente cuando se la des­
cribe con palabras.

Yo afirmo confiado, que si alguien llegara a presentarme 
alguna cosa —excepto ese ente tal que nada mayor puede 
concebirse— que existiera sea de verdad, sea en el solo 
pensamiento, y a la cual pudiera aplicarse la concatenación 
de éste mi razonamiento, encontraré para él y le daré gus­
toso la isla perdida que ya no habrá de perderse.

Pero ya se ve manifiestamente que no puede pensarse 
que no exista ese ente tal que nada mayor puede concebirse 
pues que con tan segura razón de verdad existe; de otro 
modo, en efecto, de ninguna manera existiría.

Finalmente, si alguien dice que piensa que aquél no existe, 
yo le contesto que, cuando piensa esto, o piensa un ente 
tal que mayor no pueda concebirse, o no lo piensa. Si no 
lo piensa, no piensa que no existe lo que piensa. Pero si 
lo piensa, ciertamente piensa algo que ni puede conce­
birse que no exista. Pues si pudiera pensarse que no exis­
te, podría pensarse que tiene principio y fin; pero esto 
no se puede. Luego quien lo piensa, piensa algo que ni con­
cebirse puede que no exista. Quien lo piensa, pues, no pien­
sa que este ente no exista; de otro modo pensaría lo que 
no puede pensarse. Por consiguiente, no puede pensarse 
que no existe ese ente tal que nada mayor puede conce­
birse.



CAPUT IV

Differentia ínter posse cogitari et intélligi non esse.

Quod autem dieis quia cum dicitur, quod summa res ista 
non esse nequeat cogitari, melius fortasse diceretur, quod 
non esse aut etiam posse non esse non possit intélligi, potius 
dicendum fuit, non possit cogitari. Si enim dixissem rem 
ipsam non posse intélligi non esse, fortasse tu ipse, qui dieis 
quia secundum proprietatem verbi istius falsa nequeunt in- 
telligi, objieeres, nihil quod est posse intélligi non esse; 
falsum est enim non esse quod est; quare non esset proprium 
Deo non posse intélligi non esse. Quod si aliquid eorum quse 
certissime sunt potest intélligi non esse, similiter et alia 
certa non esse posse intélligi. Sed hoc utique non potest 
objici de eogitatione, si bene consideretur. Nam etsi nulla 
quae sunt possunt intélligi non esse, omnia tamen possunt 
cogitari non esse, prseter id quod summe est.

Illa quippe omnia et sola possunt cogitari non esse, quse 
initium aut finem aut partium habent conjunctionem et 
sieut jam dixi, quidquid alicubi aut aliquando totum non 
est. Illud vero solum non potest cogitari non esse in quo 
initium nec finem nec partium conjunctionem, et quod non 
nisi semper et ubique totum ulla invenit cogitatio.

Scito igitur, quia potes cogitare te non esse, quamdiu esse 
certissime seis; quod te miror dixisse nescire. Multa namque 
cogitamus non esse quse scimus esse, et multa esse quse non 
esse scimus, non existimando, sed fingendo ita esse, cogitamus.

Et quidem possumus cogitare aliquid non esse, quamdiu 
scimus esse, quia simul et illud possumus et istud scimus;



CAPÍTULO IV

Diferencia entre poder pensarse y entenderse la inexistencia.

En cuanto a lo que afirmas: que cuando se dice que no 
puede “pensarse” que no exista este ente supremo, quizá 
sería mejor decir que no puede “entenderse” que no 
exista o aun que pueda no existir, me parece preferible 
decir que no puede “pensarse”. En efecto, si dijera que 
no puede entenderse que no exista ese ser supremo, quizá 
tú mismo, que dices que según el sentido propio de esta 
palabra las cosas falsas no pueden entenderse, me objetarías 
que nada que tenga existencia puede entenderse como in­
existente ; puesto que es falso que no existe lo que existe; 
por lo cual no sería únicamente propio de Dios no poder 
ser entendido como inexistente. Y si alguna de las cosas 
que tienen indubitable existencia puede ser entendida como 
inexistente, igualmente puede entenderse que no existen 
las demás cosas ciertas. Pero esto, si bien se considera, no 
puede objetarse si hablamos de “pensamiento”. Pues aun­
que ninguna de las cosasi existentes puede entenderse como 
inexistente, todas sin embargo pueden pensarse como tales, 
excepto ese ser supremo.

En efecto, todas aquellas cosas, y solamente ésas, que 
tienen principio, o fin, o conjunción de partesi y, como 
ya dije, todo cuanto no existe enteramente en algún lugar 
o tiempo, pueden pensarse como inexistentes. Pero sólo 
aquél que no tiene principio ni fin, ni conjunción de par­
tes y que el pensamiento no encuentra sino en todo lugar y 
siempre, no puede ser concebido como inexistente.

Sabe pues, que puedes pensar que tú no existes, aunque 
sepas con plena seguridad que existes, lo cual me admiro 
que hayas dicho ignorar. Puesto que pensamos que no exis­
ten muchas cosas que sabemos que existen, y pensamos que 
existen muchas otras que sabemos que no existen, no cre­
yéndolo, pero fingiendo que así es.



— 116 —

et non possumus cogitare non esse quamdiu scimus esse, quia 
non possumus cogitare esse simul et non esse. Si quis igitur 
sic distinguat hujus prolationis has duas sententias, intel- 
liget, nihil, quamdiu esse scitur posse cogitari non esse, et 
quidquid est, praeter id quo majus cogitari nequit, etiam 
cum scitur esse posse cogitari non esse.

Sic igitur et proprium est Deo non posse non esse cogitari, 
et tamen multa non possunt cogitari, quamdiu sunt, non esse.

Quod tamen dicatur cogitari Deus non esse, in isto libello 
puto sufficienter esse dictum.



— 117 —

Y en verdad podemos pensar que algo no existe, bien 
que sepamos que existe, porque a un mismo tiempo pode­
mos eso y sabemos esto; y con todo, no podemos pensar 
que no existe si sabemos que existe, porque no podemos 
pensar a la vez que existe y no existe. Quien distinga, 
pues, así los dos sentidos de esta aserción, entenderá que 
nada, en tanto se sabe que existe, puede ser pensado como 
inexistente, y que cualquier cosa que existe, excepto el 
ente que no admite concebir otro mayor, puede pensarse 
como inexistente, aun cuando se sepa que existe.

Así entonces, es propio de Dios no poder ser pensado 
como inexistente, y sin embargo muchas cosas no pueden 
pensarse como inexistentes, en tanto se sabe que existen.

En cuanto que, sin embargo, pueda decirse que se piensa 
que Dios no existe, creo haber tratado suficientemente 
dicho punto en este opúsculo.



CAPUT V

Specialis discussio variorum adversarii dictorum, ac primo 
quideyi quod initio infidéliter retulerit ratiocinationem quam 

refellendam suscepit.

Qualia vero sint et alia quse mihi objicis pro insipiente, 
facile est deprebendere vel parum sapienti, et ideo id osten- 
dere supersedendum existimaveram. Sed qnoniam audio qui- 
busdam ea legentibus aliquid contra me valere videri, pau- 
cis de illis commemorabo.

Primum, quod ssepe repetís me dicere, quia quod est majus 
ómnibus est in intelleetu, et si est in intelleetu, est et in re; 
aliter enim ómnibus majus non esset ómnibus majus. Nus- 
quam in ómnibus dietis meis invenitur talis probatio. Non 
enim idem valet, quod dieitur majus ómnibus et quo majus 
cogitari nequit ad probandum quia est in re quod dieitur. 
Si quis enim dicat, quo majus cogitari non possit non esse 
aliquid in re, aut posse non esse, aut vel non esse posse co­
gitari, facile refelli potest. Nam quod non est potest non 
esse, et quod non esse potest cogitari potest non esse. Quid- 
quid autem cogitari potest non esse, si est, non est quo 
majus cogitari non possit; quod si non est, utique si esset, 
non esset quo majus non possit cogitari. Sed dici non potest: 
quia quo majus non possit cogitari, si est, non est quo majus 
cogitari non possit, aut si esset, non esset quo non possit 
cogitari majus. Patet ergo, quia nec non est, nec potest non 
esse, aut cogitari non esse. Aliter enim, non est quod dieitur, 
et si esset, non esset.



CAPÍTULO V

Discusión especial sobre diversas afirmaciones del adversario 
y por empezar, que al comienzo ha reproducido con 

infidelidad el razonamiento que intenta refutar.

Aun a alguien que sepa poco le resultaría fácil refutar 
todas las otras razones que me objetas en nombre del necio, 
y por lo tanto consideré que podía ahorrarme la demos­
tración. Pero puesto que oigo decir que a muchos lectores 
les parece que tienen alguna fuerza contra mí, me referiré 
a ellas en pocas palabras.

Primero, repites a menudo que yo digo que el ente mayor 
de todos existe en la inteligencia, y si existe en la inte­
ligencia, también existe en la realidad, pues de otro modo 
el mayor de todos no sería el mayor de todos. Pero en nin­
gún lugar de cuanto he escrito puede encontrarse argumen­
to tal. Pues que no vale lo mismo decir “el mayor de 
todos” y “tal que mayor no puede pensarse” para probar 
que de veras existe lo que se dice. En efecto, si alguien 
dijera que ese ente tal que nada mayor puede concebirse 
no es una cosa real, o puede no serlo, o hasta que puede 
pensarse que no existe, fácilmente puede refutársele. Pues 
lo que no existe, puede no existir; y lo que puede no existir, 
puede pensarse como inexistente. Cualquier cosa empero 
que puede pensarse que no existe, si existe, no es tal que 
nada mayor pueda concebirse; y si no existe, ciertamente 
aunque existiera, no sería tal que nada mayor pueda con­
cebirse. Pero no puede decirse que ese ente tal que nada 
mayor puede concebirse, si existe, no es tal que nada ma­
yor pueda concebirse; o si existiera, no sería tal que nada 
mayor pueda concebirse. Por lo tanto es bien claro que 
ni es inexistente, ni puede no existir, o pensarse que no 
exista. De otra manera, pues, si existe, no es lo que se 
dice, y si existiera, no lo sería.



— 120 —

Hoc autem non tam facile probari posse videtur de eo 
quod majus dicitur ómnibus. Non enim ita patet, quia 
quod non esse cogitari potest, non est majus ómnibus quse 
sunt, sicut quia non est quo majus cogitari non possit; nec 
sie est indubitabile, quia si est aliquid majus ómnibus, non 
est aliud, quam quo majus non possit cogitari, aut si esset, 
non esset similiter aliquid, quomodo certum est de eo quod 
dicitur quo majus cogitari nequit. Quid enim, si quis dicat 
esse aliquid majus ómnibus quse sunt, et idipsum tamen 
posse cogitari non esse, et aliquid majus eo, etiamsi non sit, 
posse tamen cogitari; an hic sic aperte inferri potest: non est 
ergo majus ómnibus quae sunt, sicut ubi apertissime dicere- 
tur: ergo non est quo majus cogitari nequit? Illud namque 
alio indiget argumento quam hoc quod dicitur ómnibus ma­
jus; in isto vero non est opus alio, quam hoc ipso quod 
sonat: quo majus cogitari non possit.

Ergo si non similiter potest probari de eo quod majus 
ómnibus dicitur, quod de se per seipsum probat quo majus 
nequit cogitari, injuste me reprehendisti dixisse quod non 
dixi, cum tantum differat ab eo quod dixi. Si vero vel post 
aliud argumentum potest, nec sic me debuisti reprehenderé 
dixisse quod probari potest. Utrum autem possit, facile per- 
pendit qui hoc posse, quo majus cogitari nequit, cognoscit; 
nullatenus enim potest intelligi quo majus cogitari non pos­
sit, nisi id quod solum ómnibus est majus.

Sicut ergo quo majus cogitari nequit intelligitur et est in 
intellectu, et ideo esse in rei veritate asseritur, sic quod 
majus dicitur ómnibus intelligi et esse in intellectu et id- 
circo re ipsa esse ex necessitate coneluditur.



— 121 -

Pero esto no parece poder probarse con tanta facilidad 
acerca de ese ente denominado el mayor de todos. En efecto, 
no es tan evidente que lo que puede pensarse que no existe 
no sea el ente mayor de todos cuantos existen, así como 
[aparece muy claro] que no es aquél que nada mayor pue­
da concebirse; y no es tan indubitable que si hay algo 
mayor que todas las cosas, no sea distinto que aquél que 
nada mayor puede concebirse, o que si hubiese, no habría 
otra cosa semejante, así como ello es seguro del ente que 
se dice es tal, que nada mayor pueda concebirse. Pues si 
alguno dijera que hay algo mayor que todas las cosas 
que existen y que, sin embargo, esto mismo puede pensarse 
como inexistente, y que algo mayor que eso, aunque no 
exista, puede no obstante concebirse, ¿ puede inferirse aquí: 
“no es pues el ente mayor de cuantos existen” de modo 
tan claro como donde se dijera muy manifiestamente: “lue­
go, no es tal que nada mayor pueda concebirse”? En efec­
to : el primero necesita de otro argumento que no sea el 
simple decir el ente mayor de todos, pero el segundo no 
precisa de ninguna otra cosa que del enunciado mismo: un 
ente tal que nada mayor puede concebirse.

Luego, si no puede probarse con respecto al que se deno­
mina el ente mayor de todos lo mismo que prueba de sí y 
por sí mismo aquél que nada mayor puede concebirse, in­
justamente me has censurado haber dicho lo que yo no 
dije, siendo que tanto difiere de lo que dije. Pero si, aun­
que sea desde otro argumento, puede probarse, no debiste 
censurarme así por haber dicho lo que puede probarse. 
Por otra parte, si se puede, fácilmente lo discrimina quien 
conoce que “el ente aquel que nada mayor puede conce­
birse” puede hacerlo; en efecto, un ente tal que nada 
mayor puede concebirse no puede entenderse a no ser sola­
mente como el mayor de todos.

Y así entonces, como se entiende y existe en la inte­
ligencia un ente tal que nada mayor puede concebirse, y 
por lo tanto se afirma que existe de verdad, del mismo



— 122 —

Vides ergo, quam recte me eomparasti stulto illi, qui hoc 
solo, quod descripta intelligeretur, perditam insulam esse, 
vellet asserere.



— 123 —

modo se deduce que el ente llamado “el mayor de todos’’ 
se entiende y existe en la inteligencia, y por lo tanto existe 
necesariamente de verdad.

Tú ves entonces, cuán atinadamente me comparaste a 
ese tonto que pretendiera asegurar la existencia de una 
isla perdida sólo porque se la entendiera al describirla.



CAPUT VI

Discutitur dictum adversarii N9 II et V, quod qucelibet falsa 
similiter possent intelligi, atque adeo essent.

Quod autem objicis, quaelibet falsa vel dubia similiter 
posse intelligi et esse in intelleetu, quemadmodum illud 
quod dicebam, miror quod hic sensisti contra me dubium 
probare volentem, cui primum hoc sat erat, ut quolibet modo 
illud intelligi et esse in intelleetu ostenderem, quatenus 
eonsequenter consideraretur, utrum esset in solo intelleetu 
velut falsa, an et re ut vera. Nam si falsa et dubia hoc modo 
intelliguntur et sunt in intelleetu, quia, cum dicuntur, au- 
diens intelligit quid dieens significet, nihil prohibet quod 
dixi intelligi et esse in intelleetu.

Quomodo autem sibi conveniant quod dieis, quia falsa 
dieente aliquo quseeumque ille dieeret intelligeres, et quia 
illud, quod non eo modo quo etiam falsa habentur in cogi- 
tatione, non diceris auditum cogitare aut in cogitatione 
habere, sed intelligere et in intelleetu habere, quia scilieet 
non posses hoc aliter cogitare nisi intelligendo, id est, scien- 
tia comprehendendo re ipsa illud existere? Quomodo, in- 
quam, conveniant, et falsa intelligi, et intelligere esse scientia 
comprehendere existere aliquid? Nihil ad ame, tu videris.

Quod si et falsa aliquo modo intelliguntur, et non omnis 
sed eujusdam intelleetus est heee definitio, non debui repre­
hendí quia dixi quo majus eogitari non possit intelligi et in- 
tellectu esse, etiam antequam certuin esset re ipsa illud 
existere.



CAPÍTULO VI

Se discute lo que dice el adversario en los números II y 1 
que cualesquiera cosas falsas podrían ser igualmente 

entendidas y que, por lo tanto, existirían.

En cuanto a lo que objetas: que cualesquiera cosas falsas 
o dudosas pueden igualmente ser entendidas y estar en 
la inteligencia del mismo modo que lo que yo decía, me 
admiro de que así hayas objetado en contra de mí, que 
quería probar una cosa dudosa y a quien en principio le 
bastaba con demostrar de cualquier modo que eso era 
entendido y que existía en la inteligencia, hasta tanto se 
considerara consiguientemente si existe sólo en la inteligencia, 
como las cosas falsas, o también en la realidad, como las 
verdaderas. Pues si las cosas falsas y dudosas son entendidas 
de este modo y existen en la inteligencia porque, cuando 
se las dice, el oyente entiende qué quiere significar quien 
habla, nada impide que lo que yo dije sea entendido y exista 
en la inteligencia.

¿Pero cómo pueden convenir entre sí tus palabras, cuan­
do afirmas que al decir alguien cosas falsas, entiendes cuan­
to él dice y que porque esto no se tiene en el pensamiento 
del mismo modo con que esas cosas falsas, no dirás que 
piensas, o tienes en el pensamiento lo que has oído, sino 
que lo entiendes y lo tienes en la inteligencia ya que tan 
luego no puedes pensar en esto sino entendiéndolo, vale 
decir, aprehendiendo mediante la inteligencia que existe 
de veras? ¿De qué modo, te pregunto, pueden convenir 
entre sí estas dos cosas; por un lado, que las cosas falsas 
se entiendan, y por otro lado, que entender es aprehender 
mediante la inteligencia que algo existe? Nada de esto me 
corresponde a mí, tú verás.

Y si también las cosas falsas se entienden de alguna 
manera y esta definición no es de todas, sino de ciertas 
inteligencias, no debí ser censurado porque dije que un 
ente tal que nada mayor puede pensarse se entiende y 
existe en la inteligencia, aun antes de que fuera seguro 
que existía también en la realidad.



CAPUT VII

Contra dictum aliud adversarii (ibid.) nempe quod summum 
magnurn ceque possit concipi non esse ac Deus ab insipiente 

concipitur.

Deinde, quod dieis, vix umquam posse esse credibile, cum 
dictum et auditum fuerit, istud non eo modo posse cogitari 
non esse, quo etiam. potest cogitari non esse Deus. Respon- 
deant pro me, qui vel parvam scientiam disputandi argu- 
mentandique attigerunt.

An enim rationabile est, ut idcirco neget aliquis quod 
intelligit, quia esse dicitur id quod ideo negat quia non in­
telligit? Aut si aliquando negatur quod aliquatenus intelli- 
gitur, et idem est illi quod nullatenus intelligitur, nonne 
facilius probatur quod dubium est, de illo quod in aliquo 
quam de eo quod in nullo est intellectu ? Quare nec credibile 
potest esse, idcirco quemlibet negare quo majus cogitari ne­
quit, quod auditum aliquatenus intelligit, quia negat Deum, 
cujus sensum nullo modo cogitat. Aut si et illud quia non 
omnino intelligitur negatur, nonne tamen facilius id quod 
aliquo modo quam id quod nullo modo intelligitur probatur ?

Non ergo irrationabiliter contra insipientem ad probandum 
Deum esse attuli quo majus cogitari non possit; cum illud 
nullo modo, istud aliquo modo intelligeret.



CAPITULO VII

Contra otra afirmación del adversario (en ese mismo pasa­
je), a saber: que el ente supremamente grande puede ser 
concebido como inexistente, del mismo modo que Dios es 

concebido por el necio como no existente.

Luego, por lo que se refiere a tu objeción, “que apenas 
puede ser jamás creíble que en cuanto se dice y oye este 
enunciado sea imposible pensar que un ente tal no exista, 
del mismo modo con que hasta puede pensarse que Dios 
no existe ’ ’: que respondan por mí quienes han adquirida 
aunque sea parvamente la ciencia de discutir y argumen­
tar. ¿Es razonable, en efecto, que alguien niegue lo que 
entiende porque se diga que es aquello que él niega porque 
no entiende? O si alguna vez se niega lo que de algún 
modo se entiende, y es igual a aquello que de ningún modo 
se entiende, ¿no se prueba más fácilmente una cosa dudosa 
de lo que está en alguna inteligencia que de lo que no 
está en ninguna? Por lo cual tampoco puede ser creíble 
que alguien niegue al ente tal que nada mayor puede 
concebirse, y que de algún modo entiende cuando se lo 
enuncia, porque niega a Dios cuyo significado de ningún 
modo piensa. O si también eso se niega, porque no se 
entiende del todo ¿no se prueba sin embargo lo que es 
entendido de alguna manera con más facilidad que lo que 
de ninguna se entiende?

Por lo tanto no sin razón presenté contra el necio el 
argumento de “algo tal que nada mayor pueda concebir­
se” para probar la existencia de Dios, puesto que en cierto 
modo esto lo entiende, pero a Dios de ningún modo.



CAPUT VIII

Comparatio picturaz N. III proposita examinatur. Et unde 
conjici queat summum magnum, de quo adversarius N. IV 

quaesierat.

Quod vero tam studiose probas, quo majus cogitari nequit 
non tale esse qualis nondum facta pictura in intellectu pie- 
toris, sine causa fit. Non enim ad hoe protuli picturam prsé- 
cogitatam, ut tale illud, de quo agebatur, vellem asserere; 
sed tantum, ut aliquid esse in intellectu quod non in re esse 
intelligeretur possem ostendere.

Item, quod quo majus cogitari nequit, secundum rem vel 
ex genere tibi vel ex specie notam dicis te cogitare auditum 
vel in intellectu habere non posse, quoniam ipsam rem non 
nosti, nec eam ex alia simili potes conjicere, palam est rem 
aliter sese habere. Quoniam namque omne minus bonum in 
tantum est simile majori bono in quantum est bonum, patet 
cuilibet rationabili menti, quia de bonis minoribus ad ma- 
jora conseendendo, ex his quibus aliquid majus cogitari 
potest multum possumus conjicere illud quo nihil potest 
majus cogitari. Quis enim, verbi gratia, vel hoc cogitare 
non potest, etiamsi non credat in re esse quod cogitat, 
scilicet, si bonum est aliquid quod initium et finem habet, 
multo melius esse bonum quod, licet ineipiat, non tamen 
desinit; et sicut istud illo melius est, ita isto melius esse 
illud quod nec finem habet nec initium, etiamsi semper de 
prseterito per prsesens transeat ad futurum; et sive sit in 
re aliquid hujusmondi sive non sit, valde tamen eo melius 
esse id quod nullo modo indiget vel cogitur mutari vel 
moveri? An hoc cogitari non potest? Aut aliquid hoc majus



CAPÍTULO VIII

Se examina la comparación de la pintura presentada en el 
N9 III y de dónde pueda conjeturarse el ser supremamente 
grande, sobre el cual indagara el adversario en el N9 IV

En cuanto a lo que pruebas con tanto celo, que el ente 
tal que nada mayor puede concebirse no es como la pintu­
ra aún no hecha en la inteligencia del pintor, sin motivo 
te empeñas. Puesto que yo no presenté la comparación 
de la pintura preconcebida porque quisiera asegurar que 
el ente del cual se trataba fuera algo semejante, sino única­
mente para poder mostrar cómo en la inteligencia puede 
existir algo cuya inexistencia real se entiende. Igualmente, 
por lo que se refiere a tu afirmación de que no puedes 
pensar su enunciación sin tener en la inteligencia ese ente 
tal que nada mayor puede concebirse, según una cosa que 
te sea conocida ya por su género, ya por su especie, por­
que no conoces la cosa misma ni puedes conjeturarla de 
otra semejante, abiertamente se manifiesta que las cosas 
se dan de modo muy distinto. Porque, ya que todo bien 
menor es semejante a un bien mayor en cuanto es un bien, 
es evidente para toda mente racional que ascendiendo de 
los bienes menores a los mayores, si partimos de los que 
admiten que algo mayor que ellos pueda concebirse pode­
mos conjeturar mucho acerca de aquél que no admite que 
nada mayor que él pueda concebirse. ¿ Pues quién, por 
ejemplo, no ha de poder pensar siquiera esto (aunque no 
crea que en la realidad exista lo que piensa), a saber, que 
si hay algún bien que tiene principio y fin, mucho mayor es 
el bien que, suponiendo que empiece, no termina sin embar­
go ; y que así como este bien es mejor que aquél, del mismo 
modo es mejor que éste el que no tiene fin ni principio 
aunque siempre pase desde el pasado al futuro a través 
del presente; y sea que haya en la realidad algo así, sea 
que no lo haya, con todo, mucho mejor que ello es lo que 
de ningún modo precisa, o se ve obligado a cambiarse o



— 130 —

cogitari potest? Aut non est hoc ex his quibus majus cogi­
tari valet conjicere id quo majus cogitari nequit? Est igitur, 
unde possit eonjici quo majus cogitari nequeat.

Sie itaque faeile refelli potest insipiens, qui saeram auc- 
toritatem non reeipit, si negat quo majus cogitari non valet 
ex aliis rebus conjiei posse. At si quis catholicus hoc neget, 
meminerit quia invisibilia Dei, a creatura mundi, per ea 
quce facta sunt, intellecta conspiciuntur, sempiterna quoque 
ejus virtus et divinitas.



— 131 —

moverse! ¿Acaso no puede concebirse! ¿O algo mayor aún 
puede pensarse! ¿O no es esto conjeturar ese ente tal que 
nada mayor pueda concebirse partiendo de los que admiten 
que se conciba algo mayor que ellos? Hay, por lo tanto, 
un punto de partida de donde puede conjeturarse el ser 
que no admite que ninguno mayor pueda concebirse.

Y así, pues, puede refutarse fácilmente al necio que no 
admite la autoridad sagrada cuando niega que, partiendo 
de otras cosas, pueda conjeturarse ese ente que nada mayor 
admite concebir. Pero si es un católico el que niega, debiera 
acordarse de que: las cosas invisibles de Dios, también su 
eterna potencia y divinidad, se echan de ver desde la crea­
ción del mundo, siendo entendidas por las cosas que son 
hechas. (x)

(1) A los Romanos, I, 20.



CAPUT IX

Summum magnurn cogitari et intelligi posse; et roboratur 
vatio contra insipientem facta.

Sed, et si verum esset non posse cogitari vel intelligi 
illud quo majus nequit cogitari, non tamen falsum esset, 
quo majus cogitari nequit cogitari posse et intelligi. Sicut 
enim niliil prohibet .dici ineffabile, licet illud dici non 
possit quod ineffabile dicitur, et quemadmodum potest 
cogitari noncogitabile, quamvis illud cogitari non possit 
cui convenit non-cogitable dici, ita cum dicitur quo nihil 
majus valet cogitari, proeul dubio quod auditur cogitari 
et intelligi potest, etiamsi res illa cogitari non valeat aut 
intelligi, qua majus cogitari nequit. Nam etsi quisquam 
est tam insipiens, ut dicat non esse aliquid quo majus non 
possit cogitari, non tamen ita erit impudens, ut dicat se 
non posse intelligere aut cogitare quid dicat; aut si quis 
talis invenitur, non modo sermo ejus est respuendus, sed 
et ipse conspuendus.

Quisquís igitur negat, aliquid esse quo majus nequeat 
cogitari, utique intelligit et cogitat negationem quam facit, 
quam negationem intelligere aut cogitare non potest sine 
partibus ejus; pars autem ejus est quo majus cogitari non 
potest. Quicumque igitur hoc negat, intelligit et cogitat quo 
majus cogitari nequit.

Palam autem est, quia similiter potest cogitari et intelligi 
quod non potest non esse; majus vero cogitat qui hoc co­
gitat, quam qui cogitat quod possit non esse. Cum ergo co- 
gitatur quo majus non possit cogitari, si cogitatur quod



CAPÍTULO IX

Que puede concebirse y entenderse el ente supremamente 
grande; y se refuerza el razonamiento hecho en oposición 

al necio.

Pero, aun si fuera verdad que no puede concebirse o en­
tenderse ese ente tal que nada mayor puede concebirse, 
con todo, no sería falso que puede concebirse y entenderse 
un ente tal que nada mayor pueda concebirse y entenderse. 
Pues así como nada prohíbe que se diga “inefable”, bien 
que no pueda decirse lo que es inefable, y como puede 
concebirse lo “inconcebible” aunque no pueda concebirse 
aquéllo a lo que tal nombre corresponde, del mismo modo 
cuando se dice “el ente tal que nada mayor puede conce­
birse”, no hay duda de que puede concebirse y entenderse 
lo que se oye, aunque no sea posible concebir o entender 
el ente mismo del cual se dice que nada mayor puede con­
cebirse. Pues aunque haya alguien tan necio que diga que 
no existe un ente tal que nada mayor puede concebirse, 
sin embargo no ha de ser a tal punto desvergonzado que 
afirme su imposibilidad de entender o concebir lo que 
diga; o si con un individuo así nos encontramos, no sólo 
se deben rechazar sus palabras, sino que él mismo debe 
ser despreciado.

Por consiguiente, cualquiera que niega que existe un 
ente tal que nada mayor puede concebirse, ciertamente 
entiende y piensa la negación que hace, negación que no 
puede entender o pensar sin sus partes (componentes); 
una parte, pues, es “un ente tal que nada mayor puede 
concebirse”. Por lo tanto, cualquiera que esto niega, en­
tiende y concibe un ente tal que nada mayor puede pen­
sarse.

Por otra parte, es evidente que del mismo modo puede 
pensarse y entenderse un ente que no puede no existir;



— 134 —

possit non esse, non cogitatur quo non possit cogitari ma­
jus. Sed nequit idem simul cogitari et non cogitari. Quare 
qui cogitat quo majus non possit cogitari, non cogitat quod 
possit, sed quod non possit non esse. Quapropter necesse 
est esse quod cogitat, quia quidquid non esse potest non 
est quod cogitat.



— 135 —

y quien piensa esto piensa algo mayor que el que piensa 
una cosa que puede no existir. Por consiguiente, cuando 
se piensa en un ente que nada mayor pueda concebirse, 
6Í se piensa que podría no existir, no se piensa en el ente 
que no admite concebir nada mayor. Pero una misma cosa 
no puede pensarse y no pensarse al mismo tiempo. Por lo 
cual el que piensa un ente tal que nada mayor puede con­
cebirse, no piensa algo que puede no existir, sino que no 
puede no existir. Y por esta razón necesariamente existe 
lo que piensa, porque cualquier cosa que puede no existir 
no es lo que piensa.



CAPUT X

Firmitas rationis prcedictce, et libelli clausula.

Puto, quia monstravi me non infirma, sed satis necessa- 
ria argumentatione probasse in prsefato libello, re ipsa exis- 
tere aliquid quo majus cogitari non possit, nec eam alicujus 
objectionis infirmari firmitate. Tantam enim vim hujus 
probationis in se continet signifieatio, ut hoc ipsum quod 
dicitur ex necessitate eo ipso quod intelligitur vel cogita- 
tur, et re vera probetur existere, et idipsum esse quidquid 
de divina substantia oportet credere.

Credimus namque de divina substantia, quidquid absolute 
cogitari potest melius esse quam non esse. Verbi gratia, 
melius est esse seternum quam non seternum, bonum quam 
non bonum, imo bonitatem ipsam quam non ipsam bonita- 
tem. Nihil autem hujusmondi non esse potest quo majus 
aliquid cogitari non potest. Necesse igitur est, quo majus 
cogitari non potest esse, quidquid de divina essentia credi 
oportet.

Gratias ago benignitati tuse et in reprehensione et in 
laude opusculi mei. Cum enim ea quse tibi digna suseeptio- 
ne videntur tanta laude extulisti, satis apparet quia quse 
tibi infirma visa sunt, benevolentia non malevolentia re­
prehendí sti.



CAPÍTULO X

Seguridad del razonamiento precedente y conclusión 
del opúsculo.

Pienso que demostré haber probado en el susodicho 
opúsculo no con argumentos débiles, sino con una argumen­
tación suficientemente necesaria, que existe de veras un 
ente tal que nada mayor puede concebirse, y que esa argu­
mentación no se ve debilitada por la fuerza de ninguna 
objeción. Puesto que el significado de esta prueba contiene 
tanta fuerza dentro de sí, que esto mismo que se dice, 
necesariamente por lo mismo que se entiende o se piensa, 
queda probado que existe de veras y que es cuanto corres­
ponde creer acerca de la substancia divina.

Creemos, en efecto, acerca de la substancia divina cuanto, 
de un modo absoluto, puede pensarse que es mejor ser que 
no ser. Por ejemplo: es mejor ser eterno que no eterno, 
ser bueno que no bueno, y finalmente ser la bondad misma 
que no ser la bondad misma. Nada pues que sea así puede 
no ser ese ente que no admite concebir alguno mayor. Por 
consiguiente, es preciso que ese ente tal que ninguno ma­
yor puede concebirse sea todo cuanto debe creerse de la 
esencia divina.

Agradezco tu benignidad tanto en la confutación como 
en la alabanza de mi opúsculo. Puesto que ya que con tan 
grande elogio ensalzaste las cosas que te parecen dignas de 
apoyo, se ve claramente censuraste por benevolencia y no 
por malevolencia las que te parecieron débiles.





ÍNDICE

Pág..

Prólogo......................................................................................... 7

Proslogion.................................................................................... 16

Pro insipiente.............................................................................. 90

Líber apologéticus...................................................................... 102





iutoridades.de la universidad nacional
DE LA PLATA

RECTOR

DOCTOR JULIO M. LAFFITTE

Fice Sector 
Ingeniero Héctor Ceppi

Secretario General
Doctor Ricardo Enrique La Rosa

Prosecretario General interino
Señor Victoriano Luaces

CONSEJO UNIVERSITARIO

Consejeros

Ingeniero Héctor Ceppi, doctor Juan F. Muñoz Drake, 
doctor Eugenio Mordeglia, ingeniero Arturo M. Guz- 
mán, ingeniero César Ferri, ingeniero José M. Cas- 
tiglione, doctor Guido Pacella, doctor Osvaldo A. 
Eckell, doctor Julio H. Lyonnet, doctor Hernán Gon­
zález, doctor Roberto Crespi Gherzi, ingeniero Mar­
tín Solar i, doctor Roberto H. Marfany, profesor Ar­
turo Cambours Ocampo, doctor Emiliano J. Mae 
Donagh y Capitán de Fragata (R) Guillermo O. 
Walbrecher.

iutoridades.de


AUTORIDADES DE LA FACULTAD DE HUMANI­
DADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN

Decano
Doctor Roberto H. Marfany

Vicedecano
Profesor Arturo Cambours Ocampo

Secretario
Profesor Segundino Néstor García

Prosecretario
Señor Martín F. Ojeda

CONSEJO DIRECTIVO

Consejeros titulares

Doctor Roberto H. Marfany. 
Profesor Arturo Cambours Ocampo. 
Cgo. Doctor Octavio N. Derisi.
Doctor Carlos A. Disandro.
Doctor Miguel D. Etchebarne. 
Dr. Juan J. Hernández Arregui 
Doctor Federico M. Ibarguren. 
Profesor Juan F. de Lázaro.
Doctor ítalo Argentino Luder. 
Doctor Héctor A. Llambías.
Ing. Silvio Mangariello.

Delegado estudiantil
Señor Jorge Humberto Moreno.



INSTITUTO DE FILOSOFÍA
Director

Cgo. Dr. Octavio Nicolás Derisi

Secretario
Dr. José María de Estrada

Auxiliar 
Sr. José Beizic

PUBLICACIONES DEL INSTITUTO 
Revista N9 1 (en prensa)

Seccicón Textos.

I. San Anselmo: Proslogion
TI. Longinos: Tratado de lo Sublime (en preparación)

Sección Ensayos.

I. Octavio N. Derisi: La persona, su esencia, su vida, su 
mundo.



ESTE LIBRO SE TERMINÓ DE IM­

PRIMIR EL DÍA 27 DE DICIEMBRE 

DEL AÑO MIL NOVECIENTOS 

CUARENTA Y NUEVE EN LA IM­

PRENTA LÓPEZ, PERÚ 666, BUENOS 

AIRES, REPÚBLICA ARGENTINA.










