e i Ay e il e e A e e P -
~ - B - i * o A St T P G TR ATl T PV
- - oo - g S A S o s v e oriiinlmPigtpundng f=ailimnag SRt ety
e P o el . A TN 0 e 4 - A e T et e R e Pl e regyin Svasa

po - . : e g i B SN B A A A
e Rl D R et o B e e tar s
Py O O 0 PP B A PRI R R AN G B e At

e A b — el

..4lw4‘
T Sl ey -
R 1

il el oo, T
s

o= s e e
Ahory ' ) s

P g AR - g
.Nx B AL, S A A
R 5 e, B o A,

ot . om ot oty e, e
o AL

i . A, S, i Ay A
e, e R, g R o A, T T P
o g | ol S 1T e O

- O Gy g g AL O g A
Hwﬁ d R T A 1 BT W Ay o
i . :

it " G
o8 A AT Al S S

- e B N S
A A i o ¥
B

B B B ey . S e g

o A g S = T ar e . s
b= -




T e - -
SNCS S

et e
Soms O SPER AN .
TSRSt

. : =
e W :
-
e g
ST

. P -
A e oty ol e



Y SRS E




PROSLOGION



PUBLICACIONES DEL INSTITUTO
DE FILOSOFIA

SECCION TEXTOS 1



SAN ANSELMO

PROSLOGION

MINISTERIO DE EDUCACION

UNIVERSIDAD NACIONAL DE LA PLATA

FACULTAD DE HUMANIDADES Y CIENCIAS DE LA

EDUCACION - INSTITUTO DE FILOSOFI{faA
1950

ANO DEL LIBERTADOR GRAL. SAN MARTIN



TRADUCCION CASTELLANA DE
BEATRIZ MAAS

PROLOGO DE
GUILLERMO BLANCO

Hecho el depésito que previene la ley

Impreso en la Argentina

Imprenta Lépez — PerG 666 — Buenos Airees



PROLOGO

1. En el afic 1060, a los veintisiete de edad, Anselmo,
nacido en Aosta, ingresé en la abadia de Bec. Pasé alli
los treinta mejores afios de su vida, dedicado a la oracion,
al estudio y a la ensentanza. Tuvo alli la suerte de encon-
trar un maestro en la persona de Lanfranco, el defensor
del misterio eucaristico contra Beremgario. Tres afios des-
pués Anselmo sucedio a su maestro en el priorato de Su
abadia, y veintisiete anios mas tarde, ocupard, como Sw
maestro, la sede arzobispal de Canterbury. Murié en 1109;
tenia entonces setenta y seis afos.

Su tranquila vida monacal y sus driecisiete trabajosos
aiios de arzobispo, fructificaron em una serie de escritos
monogrdficos: De grammatico, De veritate, De libero arbi-
trio, Monologion, Proslogion, De fide Trinitatis, De pro-
cessione Spiritus Sancti, De concordia, De casu Diaboli,
Cur Deus Homo, De conceptu virginali. Nos quedan ade-
mds con el mombre de Anselmo, opusculos, oraciones, medi-
tactones y homilias, en los que la critica debe aun discernir
lo auténtico de lo que mo lo es.

Swngularisima importancia tiene en la historia de la Teo-
logia el Cur Deus Homo, por cuanto en este libro San An-
selmo expone admirablemente el modo como Cristo ha sa-
tisfecho al Padre por nuestros pecados; con ello da el golpe
de gracia a la explicacion conocida como teoria mitica o
de 1uribus diaboli. Es de notar la importancia, en el cam-
po filoséfico, del dialogo De veritate, para la tesis tan agus-
timana del ejemplarismo divino. Igualmente, el Monologion
y el Proslogion son obras capttales en la historia de la
teodacea.



8

El pensamiento de San Anselmo se nutre casi exclust-
vamente en las obras de Sam Agustin, Cuando su maestro
Lanfranco le censura el exceso de dialéctica del Monolo-
gion, San Anselmo responde a su maestro que mo ha dicho
nada que no concuerde con los Padres, principalmente con
San Agustin: ““Nihil potui imvenire me dixisse quod mon
catholicorum Patrum et maxime beatr Augustini scriptis
cohaereat’’. Y los historiadores de la filosofia han senala-
do que la misma expresion que emplea San Amnselmo para
designar o Dios —aliquid quo nihil maius cogitari possit—,
tiene como fuente un texto del libro De Doctrina Christiana
del Doctor de Hipona.

2. ¢A qué gémero lLiterario pertencce el Proslogion? Ds-
ficil cuestion que ha fatigado tantos ingenios, especialmen-
te en los ultimos aiios. Karl Barth afirma que mos halla-
mos ante un escrito teolégico — teoldgico en el sentido de la
concepeion calvinista que sustenta Barth. Barth no admaite
trabajo alguno de la razom sobre la. Revelacion, rechaza la
postbilidad de la teologia como ciencia. La labor del teo-
logo se reduce a repetir lo que Dios ha revelado. Bien se
ve que San Anselmo se sitia en las antipodas de tal con-
cepcion. Y para hallarla en el Proslogion, Barth se ve obl-
gado a someter ¢l texto a una exégesis que altera su Ssemn-
tido natural. Porque, a la verdad, en el capitulo segundo
se da una prueba de la existencia de Dios, y lo dicen bien
claro las primeras lineas del proemio: ‘‘si forte posset
invenirs unum arqumentum. .. ad astruendum quia Deus
vere est’’. Ni tampoco se puede hablar de teologia en el
sentido que el término encierra en rigurosa (formaliter)
terminologia escolastica; porque, st bien el dato 1nicial lo
da la fe, no lo da como materia de la que se extraiga una
conclusion teoldgica.

El padre Stoltz ha querido ver en el Proslogion un libro
de teologia mistica. Recomozcamos que le cabe ¢l mérito



9

de haber hecho que se tenga en cuenta la tonalidad mis-
tica, la fina espiritualidad que rezuma la obra de San
Anselmo; pero en ninguna parte se halla fundamento para
ver en el Proslogion el fruto de una experiencia mistica
en sentido riguroso, de un conocimiento experimental de
Dios. Seria mdas acertado decir que se trata de una teolo-
gia afectiva, de una teologia que prepara el alma para la
contemplacion,

§No es acaso el Proslogion un opisculo filoséfico? Hay
en él filosofia, como la hay en el De magistro de San Agus-
tin o en la Summa Theologica de Santo Tomds; hay su
wmnegable proyeccion en la historia de la filosofia; pero
no es filosofia: su comienzo es un acto de fe y amor sobre-
natural: ‘¢ .sed desidero aliquatenus wnielligere verita-
tem tuam, quam credit et amat cor meum. Neque enim
quaero wntelligere ut credam; sed credo ut intelligam. Nam
et hoc credo, quia nisi credidero, non wntelligam’’.

Ghlson ha emprendido otro camino. No trata de ubicar a
San Anselmo y su opusculo en nuestros actuales cuadros de
clasificacién epistemolégica, sino de buscar en la historia st
hay una familia de pensadores y obras de andloga contex-
tura espirttual. El eminente historiador de la filosofia en-
cuentra un imnegable parentesco con San Clemente de Ale-
jandria; asi, la fides quaerens intellectum de San Amnselmo
serta un tipo de saber semejante a la ‘‘gnosis’’ alejandrina:
lo cual autorizaria a hablar de un ‘‘gnosticismo cristiano’’.
Quizd sea lo mas exacto. Pero a mds de las exigencias de
la comprension historica, existen también exigencias inter-
nas, logicas, de pensamiento, que el historiador debe tener
en cuenta. Y asi, tanto la ‘‘gnosis’’ de San Clemente, como
la “‘fides quaerens intellectum’’ de San Amnselmo, aparecen
como un momento del proceso de especificacion que parte
de la Patristica y culmina en la creacion de la Teologia
como ciencia en siglo XIII. Ubicado en esia perspectiva



— 10 —

—motus specificatur a termino— el Proslogion es, redue-
tive, una obra teolégica. En este movimiento de preparacion
de la teologia escoldstica, la posicion doctrinal de San An-
selmo reviste una importancia que mo siempre se ha valo-
rado. Swu actitud intelectual frente a los tedlogos y a los
dialécticos se asemeja a la actitud que tomard Santo Tomds
de Aquino frente a los tedlogos agustinianos y a los fildéso-
fos averroistas. Para los tedlogos del siglo XI —pensemos,
por ejemplo, en San Pedro Damidn, en cuyos escritos aun
hoy se surten algunos de argumentos e invectivas conira la
filosofia—, la dialéctica aparece como un ejercicio ruinoso
para la fe. Y es precisamente el uso de la dialéctica aristo-
télica como mecesario instrumento conceptual para la expli-
cacion de la fe, lo que da a la obra de San Anselmo su
cardcter de originalidad teoldgica; con ello libra a la teolo-
gia de la esterilidad a que estaba condenada en pensadores
como San Pedro Damiin y se prepara el trabajo que podrd
realizar Santo Tomdas de Aquino con un mejor conocimien-
to de la totalidad de los escritos de Anristételes y una pro-
fundisima comprension del pensamiento del Estagirita. Los
que no han comprendido este estado de vmperfeccion meto-
dologica de la teologia de San Anselmo, lo han acusado unas
veces de fideista, otras de racionalista. Pero a la verdad, no
concibe ni un uso autonomo de la razom, ni con la fe mega
un alcance racional, un limite de la inteligencia. La misma
verdad que en el Proslogion es objeto de fe, aparece como
término de la demostraciéon racional en el Monologion. Colo-
cado en la linea teolégica agustiniana, para San Anselmo
no hay ninguna dificultad en que una misma proposicion
sea simultaneamente creida y sabida. Su ilimitada confian-
za en la razén, que le hace buscar las rationes necessariae
de la Trinidad, se mueve siempre dentro de la fe, y es ali-
mentada por esta misma fe. De aqui su originalisima si-
tuacion.



— 1] —

El Proslogion cumple ademds una doble funcién: apolo-
gética una, otra de alta pedagogia espiritual. San Anselmo
lo dice expresamente en su Epistula de Incarnatione Verbi,
hablando del Monologion y Proslogion: ‘“...ut quod fide
tenemus de divina natura et eius personis... necessarus ra-
tionibus sine scripturae auctoritate probari possit... posur
ad respondendum pro fide nostra contra eos, qur nolentes
credere, quod mnon intelligunt, derident credentes, swe ad
ediuvandum religiosum studium eorum, qui humailiter quae-
runt intelligere quod firmissime credunt...’’. Resulta ex-
traito que Barth nmo haya reparado en este texto y haya
negado el cardcter apologético del Proslogion. Original apo-
logética que no comienza con los predimbulos de la fe, sino
que pone delante del no creyente las verdades mismas de la
fe con su justificacion racional.

A esta finalidad apologética se afiade una segunda, peda-
gogica: ayudar a aquellos ‘‘que humildemente buscan en-
tender lo que muy firmemente creen”. ;En qué relacion
se hallan el creer y el entender? El entender, intellectus,
ocupa un lugar intermedio entre la fe, fides y la visiom
beatifica, species. El desarrollo natural de la fe, su vitali-
dad misma exige que se pase al entender: fides quaerens in-
tellectum. Con el entender se produce ya en esta vida un
acercamiento a la vida beatifica. Lo dice claramente San
Anselmo en el prefacio de su libro De fide Trinitatis: “De-
nmque quoniam inter fidem et speciem intellectum, gquem in
hac vita capimus, esse medium intelligo, quanto aliquis ad
Ulum proficit, tanto eum propinquare speciei, ad quam om-
nes anhelamus, existimo’’,

Por ello, no se puede comenzar por el intellectus, como
pretenden los dialécticos: quien no cree no podrd experimen-
tar, y quien no experimentare mo podrd saber: ‘‘Qui mon
crediderit, non experietur: et qui exrpertus mon fuerit, non
cognoscet’’. El hombre debe comenzar por la fe, fides y



— 12 —

luego buscar la comprension, intellectus; querer quedarse
en la fe es negligencia: con este término critica San Ansel-
mo a los tedlogos comtempordneos: ‘“sicut rectus ordo exi-
git ut profunda fider prius credamus priusquam ea presu-
mamus ratione discutere, ita meaqligentia miht videtur st
postquam confirmats sumus in fide nos studemus quod cre-
dimus ntelligere’’.

3. Lo que ha dado y da al Proslogion su peremne actua-
lidad es el hecho de que en él se plantee y resuelva en un
cierto sentido el problema metafisico por excelemcia, el pro-
blema del ser. Y ya sabemos —Heidegger nos lo ha recor-
dado en nuestros dias—, aue em un problema metafisico
estd rmplicado todo el problematismo de la metafisica. Si
pues la historia de la filosofia mos demuestra que el célebre
arqgumento anselmiano fatiga siempre y atrae a los mds
grandes filosofos, ello es indice de que en él se halla mpli-
cada una concepcidn metafisica que perdura bain diversas
formas. a través de los tiempos. Aceptando los ultimos tra-
bajos historicos de Gilson podriamos convenir en calificar
esta concepcion metafisica como filosofia de la esencia. La
filosoffa de la esencia o esencialista, no se desentiende del
problema de la existencia. pero la confesada o imconfesada
primacia de lo conceplual hace que sus respuestas a este
problema, histéricamente warias, sean, en el fondo, seme-
jantes: de aqut la tentativa de dedueir la eristencia. o de
reducirla a un ‘‘complementum possibilitatis’’ o de neutral-
zarla; de aqut el brillo enceguecedor que presenta el argu-
mento ontologico. Porque es verdad 1innegable, y la ha
visto bien San Anselmo, que la mociom de ser, tomada en
sentido absoluto, implica la existencia. Mas no conviene to-
mar por punto de partida aquello que es el coronamiento de
la metafisica.

San Anselmo en el Proslogion parte de un acto de fe,
pero en el célebre argumento ontoldgico, no parte de la fe,



—_—13 —

sino de la 1dea de Dios como ‘“algo tal que mada puede pen-
sarse mayor’’, quo nihil maius cogitari possit. ¢ Pero una
nocion tal, un tal concepto puede tenerse sin la Revelacion?
En principio, si. De hecho, empero, el concepto de Dios co-
mo wnfinitud perfecta, como aliquid quo nihil maius cogi-
tarli possit lo poseemos por la Revelacidn cristiana. Esta
nuestra 1dea de Dios, y la afirmacién de la identidad meta-
fisica de esencia y existencia en Dios, ensefia Gilson, en sus
(1fford lectures, son dos casos del influjo de la Revelacion
en la filosofia, dos muestras del originalisimo aporte de la
fulosofia cristiana al pemsamiento umiversal.

Lo que origina la posicion de la prueba es la negaciom del
imsensato, el insipiens del Salmo XIII: ‘‘dixit insipiens
in corde suo: non est Deus’’ El Padre Audet ha hecho no-
tar en su exégesis del argumento, que primariamente, per
se, se trata no del proceso de Dios sino del proceso del in-
sensato. Por qué miega en su interior que Dios existe?
i Por qué es insensato el imsensato? Pensando a Dios, aiin
para negarlo, el insensato plensa una esencia en cuya com-
prension se incluye la existencia real; mo puede, por consi-
gwiente, dejar de pensarlo como existente aunque quierc
pensarlo como no existente. No puede mantener su negacion,
porque sw negacion supone la posesion de la existencia de
lo que la niega: por esto es necio. ‘‘Cur itaque dixit insipiens
in corde suo non est Deus, cum tam in prompitu sit rationali
menti te maxime omnium esse? Cur mist quia stultus et
insipiens?’’ Comentando el mismo wversiculo biblico pero
en concepcion filoséfica muy otra, Santo Tomds verd en el
insipiens la mecedad del hombre que mo perctbe los mam-
fiestos signos de Dios en las cosas: ...¢‘designatur emim
per hoc mazxime hominis stoliditas, quod tam wmamifesta
Dei signa mom percipit; sicut stolidus reputaretur qui,
hominem videns, eum habere animam non comprehenderet’’,
(C. G. 111, 38).



Tan escueto es el argumento ontolégico, tan parzo en su
justificacion dialéctica, que los intérpretes se han planteado
el problema del como y por qué pasa San Anselmo de la
necesidad de la afirmacion de una existencia a la existencia
real.

En su disputa contra Roselin, De fide Trinitatis, se ha-
lla el texto que autoriza a calificar a San Anselmo de rea-
lista. Fundado en ello, Baeumker ha visto en el argumento
ontologico una aplicacion de realismo exagerado. Quiza sea
ast: mo podemos, sin mas, negarlo, como hace Geyer; pero
el realismo exagerado parece que mo alcanza a ser en San
Anselmo una tesis de gnoseologia cuyas secuencias se apli-
quen con légico rigor. Es claro, de cualquier modo, que el
realismo exagerado de San Amnselmo ha sido el mejor clima
para la apariciéon del célebre argumento.

Ubicado San Anselmo en la linea del pensamiento de San
Agustin, aparece la tentacion de interpretar el texto ansel-
miano a la luz del argumento que el Doctor de Hipona trae
en su De libero arbitrio: Dios es la causa de la verdad que
hay en nuestra inteligencia. Favorece a esta interpretacion
el hecho de que San Buenaventura haya propuesto el argu-
mento ontologico recurriendo a la luminacion de Dios; y
el que Descartes y Malebranche hermanen el argumento
ontologico con la causalidad divina. En nuestros dias, Barth
ha llamado la atencion sobre la epistemologia que se encie-
rra en el escrito De veritate de San Anselmo. A la luz de
esta epistemologia, el argumento de San. Anselmo se reduce
6 la causalidad, ya que la verdad y la necesidad de la afir-
macion de la existencia de Dios, es una verdad y mecesidad
causada por el objeto mismo de la afirmacion: Dios, que es
la Verdad. Prohibe aceptar esta interpretacion el hecho de
que San Anselmo mo recurra para mada a la causahidad
divina en el argumento ontologico. Una sencilla, pero olvi-
dada regla de metodologia histérica, mos veta querer inter-



pretar el pensamiento de San Anselmo, viendo implicaciones
de tesis gnoseoldgicas, alli donde San Anselmo mo las ha
visto, Parece, pues, mds cuerdo reconocer con Gilson que el
argumento ontoldgico deja al fildsofo la impresion de *‘flo-
tar en el vacio”’.

La filosofta moderna conoce el argumento ontolégico en
la formulacién mds perfecta que cabe en una filosofia esen-
cialista. Leibniz lo funda en la nmecesidad de los posibles o
esencias. Y la forma letbniciana ha tenido el mérito de ser
la piedra de toque para diferenciar metamente la metafi-
stca tomista de otras metafisicas en el seno mismo de la
filosofia escoldstica. Establecida a posteriori la posibilidad
de Dios —si Dios no fuera posible, nada seria posible—,
Leitbniz deduce la existencia de Dios de su posibilidad. La
metafisica tomista acuerda a Leibniz que se puede llegar a
posteriort a la posibilidad de Dios, aun antes de haber pro-
bado su existencia; pero reprocha, al igual que a San An-
selmo, el tramate ilegitimo del orden ideal al orden real, ya
que la esencia de Dios, que pensamos como posible, es decar,
como conjunto de notas mo contradictorias, admite como
componible comsigo la existencia, pero esta existencia no
deja de ser un predicado mental. A la conclusion de que la
existencia real de Dios se tdentifica con su esencia, no se
puede llegar sino después de haber demostrado la existencia
real de Dwos (in actu exercito). Y mno se llega a la existen-
cia de Dios por el andlisis de alguna nocién, por deduccién
de concepto alguno. En la percepcion de una esencia dada
existencialmente en una intuicion empirica, la inteligencia
ve que esa esencia no tiene en si misma su razon de ser, de
existir; y ast, en virtud del principio existencial de causa-
lidad, se remonta de las existencias al Existente.

Guillermo Blanco.



PROSLOGION
PROOEMIUM

Postquam opusculum quoddam velut exemplum meditandi
de ratione fidel, cogentibus me precibus quorumdam fra-
trum, In persona alicujus tacite secum ratiocinando que
nesciat investigantis, edidi, considerans illud esse multorum
concatenatione contextum argumentorum, cepi mecum quee-
rere, si forte posset invenirl unum argumentum, anuod nullo
alio ad se probandum quam se solo indigeret, et solum ad
astruendum, quia Deus vere est, et quia est summum bo-
num nullo alio indigens et quo omnia indigent ut sint et
ut bene sint, et quecumque de divina eredimus substancia,
sufficeret.

Ad quod cum s®pe studioseque cogitationem converterem,
atque aliquando mihi videretur jam posse capi quod queere-
bam, aliquando mentis aciem omnino fugeret, tandem des-
perans volui cessare velut ab inquisitione rei quam inveniri
esset Impossibile.

Sed cum cogitationem illam, ne mentem meam frustra
occupando ab aliis in quibus proficere possem impediret,
penitus a me vellem excludere, tunc magis ac magis nolenti
et defendenti se cepit cum importunitate quadam ingerere.

Cum igitur quadam die vehementer ejus importunitati
resistendo fatigarer, in ipso cogitationum conflictu sic se
obtulit quod desperaveram, ut studiose cogitationem am-
plecterer, quam sollicitus repellebam.

Aistimans igitur, quod me gaudebam invenisse, si seriptum
esset alicui legenti placiturum, de hoec ipso et quibusdam
aliis, sub persona conantis erigere mentem suam ad contem-



PROSLOGION

PROEMIO

Luego que, incitado por las peticiones de algunos herma-
nos, publiqué cierto opusculo (!) como un ejemplo de me-
ditacidén sobre la razén de la fe, redactado a la manera de
alguien que investigara lo que no sabe mediante un tacito
argiir consigo mismo, como considerara que el dicho optiiscu-
lo estaba formado por el encadenamiento de numerosos ar-
gumentos, comencé a indagar si acaso fuera posible encon-
trar un argumento que de ningin otro mas que de si mismo
precisara para probarse y que bastara él solo para demostrar
que Dios existe de veras y que es el sumo bien que de ningiin
otro necesita y del cual todos necesitan para su existencia
y bienestar, y cuanto creemos de la substancia divina.

Como dirigiera en este sentido a menudo y con gran celo
mi pensar y a las veces me pareciera que ya podia alcanzar
mi objeto, y a las veces éste se esquivara por completo de
la penetracién de mi espiritu, desesperado de lograrlo, quise
finalmente abandonar toda biisqueda por creer que se tra-
taba de algo imposible de encontrar.

Pero como quisiera apartar completamente de mi ese pen-
samlento, para que no me impidiera, ocupando inutilmente
mi espiritu, atender a otros en los cuales me fuera posible
hacer progresos, precisamente entonces, fué cuando mas y
mas comenzd a perseguirme con una a modo de importunidad
pese a mi resistencia y oposicidn,

Cierto dia, pues, en que me habia fatigado en rechazar
con vehemencia esta idea impertinente, en medio del con-
flicto de mis pensamientos se me presenté de tal manera
aquello que habia desesperado de encontrar, que al punto

abracé celosamente la idea que venia resistiendo con tanto
empeino.

(1) Monologion.



— 18 —

plandum Deum et queerentis intelligere quod credit, subdi-
tum scripsi opusculum. Et quoniam nee istud, nee illud
cujus supra memini, dignum libri nomine aut cui auctoris
preponeretur nomen judicabam, nec tamen eadem sine
aliquo titulo, quo aliquem in cujus manus venirent quo-
dammodo ad se legendum invitarent, dimittenda putabam,
unicuique dedi titulum, ut prius Fzemplum meditandr de
ratione fider, et sequens Fides quarens intellectum dice-
retur.

Sed cum jam a pluribus cum his titulis utrumque trans-
criptum esset, ecoegerunt me plures, et maxime Reverendus
Archiepiscopus Lugdunensis, Hugo nomine, fungens in
Gallia legatione apostolica, qui mihi hoe ex apostolica pree-
cepit auctoritate, ut nomen meum illis preseriberem. Quod
ut aptius fieret, illud quidem Monologion, id est, Solilo-
quium, istud vero Proslogion, id est, Alloquium nominavi.



—_19 —

Pensé entonces que si estuviera escrito lo que yo me re-
gocijaba de haber encontrado, podria satisfacer a algun
lector, y escribi por lo tanto el siguiente opisculo, en forma
de alguien que intentara elevar su espiritu a la contempla-
cibn de Dios y buscara comprender lo que cree. Y como
consideraba que ni ésta ni aquella obrita que mencioné fue-
ran dignas del nombre de libro ni de llevar el del autor,
pero que tampoco podian publicarse sin algin titulo con el
cual, en cierto modo, invitaran a la lectura a aquél en cuyas
manos cayeran, le di un titulo a cada una: a la primera
Ejemplo de meditacion sobre la razon de la fe, y a la segun-
da, La fe en busca del entendimiento.

Pero cuando ya mucha gente habia copiado uno y otro
con estos titulos, numerosas personas, y sobre todo Hugo,
el reverendo arzobispo de Lyon, legado papal en Galia
—quien me lo ordendé con su autoridad apostdlica—, me
forzaron a ponerles mi nombre de autor. Y para hacerlo de
un modo mas conveniente llamé a aquél Monologion, esto es,
Soliloquio, y a éste Proslogion, esto es, Alocucion.



CAPUT 1

Eia nunce homuncio, fuge paululum occupationes tuas,
absconde te modicum a tumultuosis cogitationibus tuis. Ab-
jice nunec onerosas curas, postpone laboriosas distensiones
tuas. Vaca aliquantulum Deo, et requiesce aliquantulum in
eo. Intra in cubiculum mentis tue, exclude omnia preter
Deum et que te juvent ad queerendum eum, et clauso ostio
quare eum.

Die nune, totum cor meum, dic nune Deo Queero vultum
tuum, vultum tuum, Domine, requiro. Eia nunc ergo, tu
Domine Deus meus, doce cor meum, ubi et quomodo te quee-
rat, ubl et quomodo te inveniat. Domine, si hic non es, ubi te
queram absentem ? Si autem ubique es, cur non video te pre-
sentem? Sed certe habitas lucem inaccessibilem. Et ubi est
lux inaccessibilis, aut quomodo accedam ad lucem inaccessi-
bilem ? Aut quis me ducet et inducet in i1llam, ut videam te in
illa? Deinde, quibus signis, qua facie te queeram ? Numquam
te vidi, Domine Deus meus, non novi faciem tuam. Quid fa-
ciet, altissime Domine, quid faciet iste tuus longinquus exul ?
Quid faciet servus tuus anxius amore tui, et longe projectus
a facie tua? Anhelat videre te, et nimis abest illi facies tua.
Accedere ad te desiderat, et inaccessibilis est habitatio tua.
Invenire te cupit, et nescit locum tuum. Querere te affectat,
et ignorat vultum tuum. Domine, Deus meus es et Dominus
meus es, et namquam te vidi. Tu me fecisti et refecistl et
omnia mea bona tu mihi contulisti, et nondum novi te. De-
nique, ad te videndum factus sum, et nondum feci propter
quod factus sum. O misera sors hominis, cum hoc perdidit ad
quod factus est. O durus et dirus casus ille! Heu! quid
perdidit, et quid invenit? Quid abscessit, et quid remansit!



CAPITULO I

Y ahora, oh misero mortal, deja por un instante tus
ocupaciones, apartate un poco de tus tumultuosos pensa-
mientos; haz a un lado los onerosos cuidados, los laboriosos
afanes que te solicitan. Vuélvete un poquito hacia Dios y re-
posa un momento en Xl. Entra en el aposento de tu alma, ex-
cluye todo, excepto Dios y lo que te ayude a busecarlo Y,
luego de cerrar la entrada, biiscalo!

Di ahora, oh mi corazén todo entero, di ahora a Dios:
Busco tw rostro, tu rostro, oh Sefior, quiero encontrar (1).
Y ahora td, oh mi Sefior, Dios mio, haz ver a mi corazdn
donde y de qué modo haya de buscarte, donde y de qué
modo te encuentre. Si no estas aqui, Sefor, ;donde buscaré
al ausente? Mas si estas en todas partes, ; por qué no te veo
presente? Pero sin duda habitas una luz inaccesible. ; Y dén-
de estd esa luz inaccesible, o0 de qué modo podré llegar a
ella? §Quién me conducird y me introducira en ella, para
que alli te vea? Y luego, por qué signos, bajo qué aspecto
te buscaré? Nunca te vi, oh Senor, Dios mio, no conozco
tu faz. 3 Qué hara, oh altisimo Senior, que hara este deste-
rrado que tan lejos de ti se halla? ; Qué hara tu siervo, an-
custiado por tu amor y arrojado a tanta distancia de tu
faz? Ansia verte y tu faz estd demasiado lejos de él. Desea
acercarse a ti, y tu morada es inaccesible. Quiere encontrar-
te, y no sabe tu lugar. Pretende buscarte, e ignora tu rostro.
Oh Seiior, eres mi Dios y mi Sefior, y nunca te vi. TG me
has creado y reparado y me has dado todos mis bienes, y
aun no te conozco. Y finalmente, he sido hecho para verte
v todavia no he hecho aquello por lo que fui ereado. ;Oh
desdichado sino el del hombre, que perdid aquello para lo
que fué creado! {-)h cruel y dura caida! ; Ay de mi! ; Qué
perdid y qué encontr6? ;Qué se fué y qué qued6? Perdid
la bienaventuranza para la cual fué creado y encontrd la
miseria para la cual no fué creado. Se alej6 de él aquello sin

(1) 8almo, XXVI, 8.



— 0D -

Perdidit beatitudinem ad quam factus est, et invenit mise-
riam propter quam factus non est. Abscessit sine quo
infelix est, et remansit quod per se non nisi miserum est.
Manducabat tunec homo panem Angelorum, quem nune
esurit; manducat nunc panem dolorum, quem tunc nescie-
bat. Heu, publicus luctus hominum, universalis planctus
filiorum Ade! Ille ructabat saturitate, nos suspiramus esu-
rie. Ille abundabat, nos mendicamus. Ille feliciter tenebat et
misere deseruit, nos infeliciter egemus et miserabiliter desi-
deramus, et heu vacul remanemus. Cur non nobis custodivit,
cum facile posset, quo tam graviter careremus? Quare sic
nobis obscuravit lucem et obduxit nos tenebris? Ut quid
nobis abstulit vitam et inflixit mortem? Arumnosi, unde
sumus expulsi? quo sumus impulsi? unde precipitati?
quo obruti? A patria in exilium, a visione Dei in cacitatem
nostram, a jucunditate immortalitatis in amaritudinem et
horrorem mortis. Misera mutatio de quanto bono In quan-
tum malum! Grave damnum, gravis dolor, grave totum.
Sed heu me miserum, unum de alils miseris filiis Eve,
elongatis a Deo, quid incepi? quid effeci? quo tendebam ?
quo deveni? ad quid aspirabam, in quo suspiro? Quesivi
bona, et ecce turbatio, tendebam in Deum, et offendi in
meipsum. Requiem querebam in secreto meo, et tribula-
tionem et dolorem inveni in intimis meis. Volebam ridere
a gaudio mentis mea, et cogor rugire a gemitu cordis mei.
Sperabatur letitia, et ecce unde densentur suspiria.

Et o tu, Domine, usquequo? Usquequo, Domine, oblivis-
ceris nos? Usquequo avertis faciem tuam a nobis? Quando
respicies et exaudies nos? Quando illuminabis oculos nostros,
et ostendes nobis faciem tuam? Quando restitues te nobis?
Respice, Domine, exaudi, illumina nos, ostende nobis
teipsum. Restitue te nobis, ut bene sit nobis, sine quo
tam male est nobis. Miserare labores et conatus nostros ad



— T3 —

lo cual es infeliz y permanecié lo que de sf no es sino mi-
serable. Comia el hombre entonces el pan de los dngeles, del
cual esti ahora hambriento: come hoy el pan de los dolores,
que entonces ignoraba. {Ah, duelo coman de los hombres,
llanto universal de los hijos de Adan! El eructaba de sacie-
dad, nosotros suspiramos de hambre; él tenia abundancia,
nosotros mendigamos. El poseia en la felicidad, y misera-
blemente la abandoné; nosotros estamos necesitados en la
desgracia, y angustiosamente sentimos la falta, pero jay de
nosotros! continuamos desprovistos. § Por qué no nos con-
servé6 —cuando tan facilmente hubiera podido hacerlo— ese
bien del que con tanto dolor itbamos a carecer? ; Por qué nos
oscurecié la luz v nos roded con tinieblas? ¢ Para qué nos
arrebat6 la vida y nos infligi6 la muerte? § De donde hemos
sido, infelices, expulsados? 3 A dénde se nos ha llevado? 3 De
dondz se nos precipit6? 3 A dénde se nos sepulta? De la
patria, al exilio; de la wvisién de Dios, a nuestra ceguera;
del goce de la inmortalidad a la amargura y el horror de
la muerte. ;Oh mudanza desdichada, de tan grande bien a
tan zrande mal! Grave es el dano, grave el dolor, todo es
grave. Pero, ay, infeliz de mi, uno de los tantos infelices
hijos de Eva, alejados de Dios, jqué intenté hacer? j;Qué
hice? § A donde me dirigia? ; A donde llegué? ; A qué aspi-
raba? j Por qué suspiro? Buscaba el bien, y aqui esti la
confusiéon; tendia a Dios, y tropecé conmigo mismo. Bus-
caba el descanso en mi soledad, y encontré la tribulaciéon y
el dolor en el fondo de mi mismo. Del gozo de mi alma ve-
niame deseo de reir y el gemido de mi corazén me obligaba
a rugir. Yo esperaba la alegria, y he aqui de donde se mul-
tiplican los suspiros.

Y td, oh Sefior, jhasta cudndo? ; Hasta cuindo, Sefior,
nos olvidaras? j Hasta cuando apartaris tu faz de nosotros?
; Cudndo miraras hacia nosotros y nos escucharas? ; ('uando
iluminaras nuestros ojos y nos mostraris tu faz? jCuéando
te restituiras a nosotros? Vuelve los ojos a nosotros, Sefior,
esciichanos, iluminanos, muéstrate a nosotros. Restitiiyete a
nosotros para que seamos bienaventurados, pues sin ti tan
desdichados somos. Ten compasién de nuestros afanes y de
nuestros esfuerzos hacia ti, pues que nada podemos sin tu
ayuda. T1d nos llamas: aytGdanos. Te suplico, Sefior, haz que



— 24 —

te, qui nihil ‘valemus sine te. Invitas nos, adjuva nos.
Obsecro, Domine, ne desperem suspirando, sed respirem
sperando. Obsecro, Domine, amaricatum est cor meum sua
desolatione, indulecora illud tua consolatione. Obsecro, Do-
mine, esuriens cepl querere te, ne desinam jejunus de te;
famelicus accessi, ne recedam impastus. Pauper veni ad
divitem, miser ad misericordem, ne redeam vacuus et con-
temptus. Kt si antequam comedam suspiro, da vel post
suspiria quod comedam.

Domine, incurvatus non possum nisi deorsum aspicere;
erige me, ut possim sursum intendere. Iniquitates mee su-
pergresse sunt caput meum, obvolvunt me et sicut onus
egrave gravant me. Evolve me, exonera me, ne urgeat puteus
earum os suum super me; liceat mihi suspicere lucem tuam
vel de longe vel de profundo. Doce me quaerere te, et
ostende te queerenti, quia nec queerere te possum, nisi tu
doceas, nec invenire, nisi te ostendas. Queeram te deside-
rando, desiderem queerendo, inveniam amando, amem
inveniendo.

Fateor, Domine, et gratias ago, quia creasti in me hanc
imaginem tuam, ut tui memor, te cogitem, te amem ; sed sic
est abolita .attritione vitiorum, sic est obfuscata fumo pececa-
torum, ut non possit facere ad quod facta est, nisi tu
renoves et reformes eam.

Non tento, Domine, penetrare altitudinem tuam, quia
nullatenus comparo illi intellectum meum; sed desidero
aliquatenus intelligere veritatem tuam, quam credit et amat
cor meum. Neque enim queero intelligere, ut credam; sed
ecredo, ut intelligam. Nam et hoc credo, quia nisi eredidero,
non intelligam.



— 25 —

no desespere suspirando, sino que respire esperando. Te su-
plico, Sefior, mi corazén estd amargado por su desolacidn,
endulzalo con tu consolacion. Te suplico, Seiror : hambriento
he comenzado a buscarte, que no me aleje de ti ayuno; fa-
mélico he llegado a ti, que no me vuelva sin haber comido.
Pobre, he venido hacia el rico; miserable, hacia el miseri-
cordioso: que no regrese con las manos vacias y desdenado.
Y s1 antes de comer suspiro, haz al menos que tras los sus-
piros me alimente.

Seilor, si estoy encorvado no puedo mirar sino hacia aba-
jo: levintame, para que pueda dirigirme hacia arriba. Mis
iniquidades han pasado el nivel de mi cabeza, me rodean
y me agobian, como una pesada carga. Librame, deseargame
de ese peso, para que el pozo de ellas no abra su boca sobre
mi. Séame permitido ver tu luz, aunque sea de lejos, aunque
sea del fondo del abismo. Enséname a buscarte y muéstrate
al que te busca, porque no puedo ni buscarte, a no ser que
me lo ensenies, nil encontrarte, a no ser que te muestres a mi.
Que te busque deseandote, que te desee buscandote, que te
encuentre amandote, que te ame encontrandote.

Confieso, Senor, y te doy las gracias por haber creado en
mi esta imagen tuya para que, recordandote, piense en ti
y te ame. Pero a tal punto estd borrada por la atricion de
les vicios, a tal punto estd ofuscada por el humo de los pe-
cados, que no puede hacer aquello para lo cual fué creada
a no ser que la renueves y reformes.

Yo no intento; Sefior, penetrar tu profundidad porque de
ninglin modo comparo a ella mi inteligencia, pero deseo
entrever tu verdad, que mi ccrazon cree y ama. Y yo no
busco entender para creer, pero ereo para poder compren-
der. Pues también creo esto, que no podria comprender si
no creyera.



CAPUT 1I

Quod wvere sit Deus.

Ergo, Domine, qui das fidei intellectum, da mihi ut,
quantum scis expedire, intelligam quia es sicut credimus,
et hoc es, quod credimus. Et quidem credimus te esse ali-
quid quo nihil majus cogitari possit. An ergo non est ali-
qua talis natura, quia dixit insipiens n corde suo, non est
Deus? Sed certe ipse idem insipiens, cum audit hoe ipsum
quod dico aliquid quo nihil majus cogitari potest, intelli-
git quod audit, et quod intelligit in intellectu ejus est,
etlam s1 non intelligat illud esse. Aliud enim est rem esse
in intellectu, aliud intelligere rem esse. Nam cum pictor
precogitat que facturus est, habet quidem in intellectu,
sed nondum intelligit esse quod nondum fecit. Cum vero
jam pinxit, et habet in intellectu, et intelligit esse quod
jam fecit. Convincitur ergo etiam insipiens esse vel in
intellectu aliquid quo nihil majus cogitari potest, quia hoe
cum audit intelligit, et quidquid intelligitur in intellectu
est. Et certe id quo majus cogitari nequit, non potest esse
in solo intellectu. Si enim vel in solo intellectu est, potest
cogitari esse et in re, quod majus est. Si ergo id quo majus
cogitari non potest est in solo intellectu, idipsum quo majus
cogitari non potest est quo majus cogitari potest; sed certe
hoe esse non potest. Existit ergo procul dubio aliquid, quo
majus cogitari non valet, et in intellectu et in re.



CAPITULO II

Que Dios existe de verdad.

Por lo tanto, Sefior, tii que das el entendimiento a la fe,
concédeme el comprender, en cuanto lo creas de provecho,
que ti existes, como creemos, y eres eso que creemos. Y en
verdad creemos que tid eres un ente tal, que nada mayor
puede ser concebido. ;O es que una naturaleza asi no ha de
existir porque: dijo el mecio en su corazén: No hay Dios?(1).
Pero ciertamente el necio mismo, cuando oye esto mismo que
yo digo: ‘‘un ente tal, que nada mayor puede ser concebido,’’
entiende lo que escucha y eso que entiende estd en su inte-
ligencia, aun cuando no entienda que eso existe. Puesto que
tener una cosa en la inteligencia es muy distinto que enten-
der que esa cosa existe. Ya que cuando el pintor piensa de
antemano en lo que pintara, lo tiene ciertamente en su inte-
ligencia, pero no piensa que existe lo que atin no ha hecho.
Mas cuando ya lo pintd, no s6lo lo tiene en su inteligencia
sino que también entiende que existe lo que ya hizo. Luego,
pues, hasta el necio mismo debe convenir que en la inteli-
gencia hay ‘‘un ente tal, que nada mayor puede concebirse’’,
porque cuando oye esto, lo entiende, y todo lo que se entien-
de estd en la inteligencia. Pero en verdad ese ente de tal
magnitud que nada mayor puede concebirse, no puede estar
en la sola inteligencia. En efecto: si estd en la sola inteli-
gencia, puede pensarse que estd también en la realidad, lo
que es mayor. Por lo tanto, si ese ente tal que nada mayvor
puede concebirse esta en la sola inteligencia, esto mismo que
nada mayor puede ser concebido es tal, que algo mayor que
él puede ser concebido, pero ello es imposible. En conse-
cuencia, tanto en la inteligencia como en la realidad, existe,

a no dudarlo, un ente tal que nada mayor puede ser
concebido.

(1) Salmo, XIII, 1. )



CAPUT III

Quod non possit cogitari mon esse.

Quod utique sic vere est, ut neec cogitari possit non esse.
Nam potest cogitari aliquid esse, quod non possit cogitari
non esse, quod majus est quam quod non esse cogitari
potest. Quare, si id quo majus nequit cogitari potest cogi-
tarl non esse, idipsum quo majus cogitari nequit non est
1d quo majus cogitari nequit, quod convenire non potest.
Sic ergo vere est aliquid quo majus cogitari non potest,
ut nec cogitari possit non esse. Et hoc es tu, Domine Deus
noster. Sic ergo vere es, Domine Deus meus, ut nec cogitari
possis non esse; et merito. Si enim aliqua mens posset cogi-
tare aliquid melius te, ascenderet creatura super creatorem,
et judicaret de creatore; quod valde est absurdum. Et qui-
dem, quidquid est aliud preter te solum, potest cogitari
non esse. Solus igitur verissime omnium, et ideo maxime
omnium habes esse, quia quidquid aliud est non sic est
vere, et 1deirco minus habet esse. Cur itaque dixit tnsipiens
in corde suo: non est Deus, cum tam in promptu sit ratio-
nali menti te maxime omnium esse? cur, nisi quia stultus
et insipiens?



CAPITULO III

Que no puede pensarse que Dios no existe.

Y a tal punto existe verdaderamente, que ni siquiera
puede pensar que no existe. Pues puede pensarse que existe
algo que no podria pensarse que no existe, lo que es mas
erande que lo que puede pensarse que no existe. Por lo cual,
s1 puede pensarse que no existe ese ente tal que nada mayor
puede ser concebido, este mismo ente que nada mayor puede
concebirse no es algo que nada mayor pueda conecebirse; lo
cual es imposible. Y en consecuencia, a tal punto existe real-
mente un ser de tal magnitud que nada mayor puede ser
concebido, que ni siquiera pueda pensarse que él no exista.
Y éste eres ta, Senor, Dios nuestro. Y tan de veras existes,
Sefior Dios mio, que ni siquiera puede pensarse que no exis-
tes; y con mucha razon. En efecto, s1 cualquier espiritu
pudiera concebir algo mejor que td, la criatura ascenderia
sobre el Creador y juzgaria a su Creador, lo que es comple-
tamente absurdo. Y en verdad, todo lo otro, excepto ti,
puede pensarse como no existente. T solo posees el ser del
modo mas verdadero y, por consiguiente, en més alto grado
que todos los restantes, porque cualquier otra cosa que existe
no es tan de veras y por lo tanto tiene un ser menor. ;Por
qué entonces dijo el mecio en su corazén: no hay Dios, cuan-
do esta al alcance de la mente racional que ta existes méas
que todos los otros? jpor qué, a no ser porque es tonto y
necio?



CAPUT 1V

Quomodo insipiens dizit in corde suo quod cogitars
non potest.

Verum quomodo dixit in corde suo quod cogitare non
potuit, aut quomodo cogitare non potuit quod dixit in cor-
de, cum idem sit dicere in corde et cogitare? Quod si vere,
Immo quia vere, et cogitavit, quia dixit in corde, et non
dixit in corde, quia cogitare non potuit, non uno tantum
modo dicitur aliquid in corde vel cogitatur. Aliter enim
cogitatur res cum vox eam significans cogitatur, aliter cum
idipsum quod res est intelligitur. Illo itaque modo potest
cogitari Deus non esse, isto vero minime. Nullus quippe
intelligens id quod Deus est, potest cogitare quia Deus non
est, licet hec verba dicat in corde aut sine ulla aut cum
aliqua extranea significatione. Deus enim est id quo majus
cogitari non potest. Quod qui bene intelligit, utique intel-
ligit 1dipsum sic esse ut nec cogitatione queat non esse.
Qui ergo intelligit sic esse Deum, nequit eum non esse
cogitare.

Gratias tibi, bone Domine, gratias tibi, quia quod prius
credidi te donante, jam sic intelligo te illuminante, ut si te
esse nolim credere, non possim non intelligere.



CAPITULO IV

Cémo el mecio dijo en su corazém lo que no puede pensarse.

} Pero e¢6mo dijo en su corazon lo que no pudo pensar, o
cémo no pudo pensar lo que dijo en su corazdén, toda vez
que decir en el corazén y pensar sean una misma cosa? Y sl
verdaderamente, mejor dicho, porque verdaderamente, por
una parte lo pensd, puesto que lo dijo en su corazén, y por
otra parte, no lo dijo en su corazdn, porque no pudo pensar-
lo, no s6lo de una manera se dice algo en el corazdén o se pien-
sa. En efecto, se piensa la cosa de un modo distinto cuando
se piensa la palabra que la significa que cuando se comprendz
aquello mismo que la cosa es. Y por lo tanto, de aquel pri-
mer modo puede pensarse que Dios no existe, pero de esta
segunda manera no se puede en absoluto. Pues nadie que
entienda lo que es Dios puede pensar que Dios no existe,
aunque diga estas palabras en su corazon ya sea sin ninguin
significado, ya sea con algin significado extrafio. Dios es,
en efecto, cosa tal que nada mayor puede concebirse. Quien
entiende bien esto, entiende en verdad que El es de tal na-
turaleza que ni siquiera en el pensamiento puede no existir.
En consecuencia, quien entiende que Dios es asi, no puede
pensar que El no existe.

Gracias a ti, buen Sefior, gracias a ti porque lo que crei
primero por tu gracia, lo ereo ahora por tu luz, de modo
que aunque no quisiera creer que ti existes, no podria no
entenderlo.



CAPUT V

Quod Deus sit quidquid melius est esse quam mon esse,
et solus existens per se omnia alia faciat ex mihilo.

Quid igitur es, Domine Deus, quo nihil majus valet cogi-
tari? Sed qui es, nis1 id quod summum omnium solum
existens per seipsum, omnia alia fecit de nihilo? Quidquid
enim hoc non est, minus est quam quod cogitari possit;
sed hoe de te cogitari non potest. Quod ergo bonum deest
summo bono, per quod est omne bonum? Tu es 1taque
justus, verax, beatus, et quidquid melius est esse quam
non esse; melius namque est esse justum quam non justum,
beatum quam non beatum.



CAPITULO V

Que Dios es todo cuanto es mejor ser que mo ser, Yy que
existiendo solo por si mismo hace de la nada todas
las demas cosas.

; Qué eres, pues, Senor Dios, th, ente del cual nada mayor
puede concebirse? ;Pero quién eres, a no ser aquello que
superior a todo, existiendo solo por si mismo hizo todas las
demas cosas de la nada? En efecto, cualquier cosa que no es
esto, es menos que lo que puede pensarse; pero esto no puede
ser pensado de ti. §Qué bien por tanto falta al Sumo
bien, por quien todo bien tiene existencia? Ta eres en con-
secuencia justo, veraz, feliz y todo cuanto es mejor ser que
no ser; puesto que mejor es ser justo que no justo, feliz
que no feliz.



CAPUT VI

Quomodo sit semsibilis, cum mon sit corpus.

Verum cum melius sit esse sensibilem, ommnipotentem,
misericordem, lmpassibilem, quam non esse, quomodo es
gensibilis, si non es corpus? aut omnipotens, si omnia non
potes? aut misericors simul et impassibilis? Nam si1 sola
corporea sunt sensibilia, quoniam sensus circa corpus et
in corpore sunt, quomodo es sensibilis, cum non sis corpus,
sed summus spiritus, qui corpore melior est?

Sed si sentire non est nisi cognoscere, aut non nisi ad
cognoscendum est, qui enim sentit cognoscit secundum sen-
suum proprietatem, ut per visum colores, per gustum sapo-
res, non inconvenienter dicitur aliquo modo sentire quid-
quid aliquo modo cognoscit.

Ergo, Domine, quamvis non sis corpus, vere tamen eo
modo summe sensibilis es, quo summe omnia cognoscis, non
quo animal corporeo sensu cognoscit.



CAPITULO VI

De qué modo Dios es sensible, aun cuando no sea cuerpo.

Pero puesto que es mejor ser sensible, omnipotente, mise-
ricordioso, impasible, que no serlo ;eémo eres sensible, si
no eres un cuerpo? ;u omnipotente, si no puedes todo? ;o
misecordioso al mismo tiempo que impasible? Pues si Gnica-
mente los seres corporales son sensibles porque los sentidos
estin junto al cuerpo y en el cuerpo, jcémo eres sensible
va que no eres un cuerpo, sino el sumo espiritu, que es
mejor que el cuerpo?

Pero si sentir no es otra cosa que conocer, o a ninguna
otra cosa que al conocimiento se refiere, puesto que el que
siente conoce segun la naturaleza de los sentidos, como ser
los colores mediante la vista, los sabores mediante el gusto,
dicese sin incongruencia que de algin modo siente cualquie-
ra que de algin modo conoce.

Por consiguiente, Senor, bien que no eres un cuerpo, eres
sin embargo sumamente sensible con ese precioso modo con
el cual todas las cosas sumamente conoces, no con el sentido
corporal con que conoce un animal.



CAPUT VII

Quomodo sit omnipotens, cum multa non possit.

Sed omnipotens quomodo es, si omnia non potes? Aut si
non potes ecorrumpi, nec mentiri, nec facere verum esse fal-
sum, aut quod factum est non esse factum, et plura simi-
liter, quomodo potes omnia? An hoec posse non est poten-
tia, sed impotentia? Nam qui hec potest, quod sibi non
expedit et guod non debet potest; que quanto magis potest,
tanto magis adversitas et perversitas possunt in illum, et
ipse minus contra illas. Qui ergo sic potest, non potentia
potest, sed impotentia. Non enim ideo dicitur posse, quia
ipse possit, sed quia impotentia sua facit aliud in se posse;
sive aliquo alio genere loquendi, sicut multa improprie
dicuntur, ut cum ponimus esse pro non esse, et facere pro
eo quod est non facere, aut pro nihil facere. Nam sape
dicimus el qui rem aliquam esse negat sic est, quemad-
modum dicis esse, cum magis proprie videatur dicl : sic non
est, quemadmodum dicis non esse. Item dicimus : iste sedet
sicut ille facit, aut: iste quiescit sicut ille facit, cum sedere
sit quiddam non facere, et quiescere sit nihil facere. Sie
itaque cum quis dicitur habere potentiam faciendi aut pa-
tiendi quod sibi non expedit aut quod non debet, impoten-
tia intelligitur per potentiam, quia quo plus habet hanec
potentiam, eo adversitas et perversitas in illum sunt poten-
tiores, et ille contra eas impotentior.

Ergo, Domine Deus, inde verius es omnipotens, quia nihil
potes per impotentiam, et nihil potest contra te.



CAPITULO VII

Cémo es omnipotente, aunque no pueda muchas cosas.

Pero jcémo eres omnipotente, si todo no puedes? O si no
puedes ser corrompido, ni mentir, ni hacer que lo verdadero
sea falso o que no esté hecho lo que se ha hecho, y otras
cosas semejantes jcémo puedes todas las cosas? 3O quiza
poder todo esto no es potencia, sino impotencia ? Pues el que
puede estas cosas puede lo que no le aprovecha y lo que no
debe; y cuanto mas puede hacerlas, tanto mas la adversidad
y la perversidad pueden contra él y tanto menos puede él
contra ellas. Por consiguiente, quien de esta manera puede,
no puede por potencia, sino por impotencia. Pues que, en
efecto, no se dice que puede porque él por si mismo pueda,
sino porque su impotencia hace que una cosa distinta pueda
sobre él; o por alguna otra manera de hablar, asi como se
dicen muchas cosas de modo impropio, como cuando pone-
mos ser por no ser, y hacer por lo que significa no hacer o
no hacer nada. Pues a menudo decimos a quien niega que
alguna cosa sea: ‘‘asi es, como tu dices que es’’, aunque pa-
rece mas propio decir: ‘‘asi no es, como ti dices que no es”.
También decimos: ‘‘éste estd sentado como lo hace aquél”’,
0: ‘‘éste reposa, como lo hace aquél’’, aunque estar sentado
sea un modo de no hacer y reposar sea no hacer nada. Y
asi por lo tanto, cuando se dice que alguien tiene potencia
de hacer o de soportar lo que no le conviene o lo que no
debe, se entiende impotencia por potencia, porque cuanto
mas tiene esta potencia, tanto mas pueden contra él la ad-
versidad y la perversidad y tanto méis impotente contra
ellas es él.

Por consiguiente, Sefior Dios, eres mas verdaderamente

omnipotente por eso, porque nada puedes por impotencia
y nada puede contra ti.



CAPUT VIII

Quomodo sit musericors et impassibilis.

Sed et misericors simul et impassibilis quomodo es? Nam
sl es lmpassibilis, non compateris; si non compateris, non
est tibi miserum cor ex compassione miseri, quod est esse
misericordem. At s1 non es misericors, unde miseris est
tanta consolatio? Quomodo ergo es et mon es misericors,
Domine, nisi quia es misericors secundum nos et non es
secundum te? Es quippe secundum nostrum sensum, et
non es secundum tuum. Etenim, cum tu respicis nos miseros,
nos sentimus misericordis effectum, tu non sentis affectvm.
Et misericors es igitur, quia miseros salvas et peccatoribus
tuis parcis et misericors non es, quia nulla miseriae compas-
sione afficeris.



CAPITULO VIII

Cémo es misericordioso e impasible.

} Pero cémo eres misericordioso e impasible a la vez? Pues
sl eres impasible, no te compadeces; si no te compadeces, tu
corazébn no padece afliccién por compasion del desdichado,
lo que es ser misericordioso. Pero si no eres misericordioso,
jde donde viene tan gran consuelo para los desdichados?
} CoOmo, pues, eres y no eres misericordioso, Sefior, a no ser
porque eres misericordioso con relacién a nosotros, y no lo
eres con relacion a ti mismo? Como que lo eres segiin nuestro
sentido y no lo eres segun el tuyo. En efecto, cuando ta nos
miras, a nosotros que somos desdichados, sentimos el efecto
del misericordioso, ti1 no sientes el afecto. Y por lo tanto
eres misericordioso porque salvas a los desdichados y per-
donas a tus pecadores, y no eres misericordioso porque nin-
guna compasion de la miseria te aflige.



CAPUT 1X

Quomodo totus justus et summe justus parcat malis,
et quod juste misereatur malis.

Verum malis quomodo parcis, si es totus justus et summe
justus? Quomodo enim totus justus et summe justus facis
aliquid non justum? Aut que justitia est merenti mortem
aeternam dare vitam sempiternam? Unde ergo, bone Deus,
bone bonis et malis, unde tibi salvare malos, si hoc non
est justum, et tu non facis aliquod non justum? An quia
bonitas tua est incomprehensibilis latet hoe 1n luce inacces-
sibili quam inhabitas? Vere in altissimo et secretissimo
bonitatis tue latet fons unde manat fluvius misericordie
tue. Nam cum totus et summe justus sis, tamen ideirco
etiam malis benignus es, quia totus summe bonus es. Minus
namque bonus esses, si nulli malo esses benignus. Melior
est enim qui et bonis et malis bonus est, quam qui bonis
tantum est bonus; et melior est qui malis et puniendo et
parcendo est bonus, quam qui puniendo tantum. Ideo ergo
misericors es, quia totus et summe bonus es.

Et cum forsitam videatur cur bonis bona et malis mala
retribuas, illud certe penitus est mirandum, cur tu, totus
et summe justus et nullo egens, malis et reis tuls bona
retribuas. O altitudo bonitatis tue, Deus! et videtur unde
sis misericors, et non pervidetur. Cernitur unde flumen
manat, et non perspicitur fons unde nascatur. Nam et de
plenitudine bonitatis est, quia peccatoribus tuls pius es,
et in altitudine bonitatis latet, qua ratione hoc es. Etenim
licet bonis bona et malis mala ex bonitate retribuas, ratio



CAPITULO IX

Ciomo el enteramente justo y sumamente justo perdona a los
malos y que justamente de los malos tiene piedad.

s Pero como perdonas a los malos si eres enteramente justo
y sumamente justo? ; Cémo, en efecto, enteramente justo y
sumamente justo haces algo no justo? ;3 O qué justicia es dar
la vida sempiterna a quien merece la muerte eterna? jDe
dénde, entonces, buen Dios, bueno para los buenos y los
malos, de donde te viene el salvar a los malos, si esto no es
justo y ti no haces nada no justo? ;O acaso porque tu
bondad es incomprensible permanece esto oculto en la luz
inaccesible que ti habitas? En verdad en lo mas profundo y
en lo més secreto de tu bondad estd escondida la fuente de
donde mana el rio de tu misericordia. Pues aunque eres
enteramente y sumamente justo, eres sin embargo, por eso
mismo, también benévolo con respecto a los malos, porque
eres enteramente y sumamente bueno. Pues, en efecto, me-
nos bueno serias si no fueras benévolo con respecto a nin-
gin malo. Porque quien es bueno para los buenos y para
los malos, es mejor que quien tan s6lo para los buenos es
bueno; y quien es bueno para los malos castigandolos y
perdoniandolos es mejor que quien tan s6lo lo es castigando.
Por ello, pues, eres misericordioso, porque eres enteramente
y sumamente bueno.

Y s1 acaso pareciera que retribuyes con bienes a los buenos
y con males a los males, en verdad debe admirarse profun-
damente el que t, enteramente y sumamente justo y que
de nadie precisas, retribuyas con bienes a tus malos y a tus
culpables. { Oh excelsitud de tu bondad, Dios!, por una parte
se ve de donde proviene tu misericordia, y por otra parte
no se alecanza a ver claramente. Se ve de dénde mana el rio,
y no se discierne perfectamente la fuente de dénde nace.
Pues viene de la plenitud de tu bondad el que seas piadoso



— 49 —

tamen justitie hoc postulare videtur. Cum vero malis bona
retribuis, et scitur quia summe bonus hoc facere voluit,
et mirum est cur summe justus hoe velle potuit. O miseri-
cordia, de qua opulenta dulcedine et dulei opulentia nobis
profluis! O immensitas bonitatis Dei, quo affectu amanda
es peccatoribus! Justos enim salvas justitia comitante, in-
justos vero liberas justitia damnante; illos meritis adju-
vantibus, istos meritis repugnantibus; illos bona que dedi-
sti cognoscendo, istos mala que odisti ignoscendo. O im-
mensa bonitas, qua sic omnem intellectum excedis, veniat
super me misericordia illa, que de tanta opulentia tui pro-
cedit; influat in me, quee profluit de te; parce per clemen-
tiam, ne ulciscaris per justitiam. Nam etsi difficile sit
intelligere, quomodo misericordia tua non absit a tua jus-
titla, necessarium tamen est credere, quia nequaquam ad-
versatur justiti®, quod exundat a bonitate que nulla est
sine justitia, immo vere concordat justitiee. Nempe si mise-
ricors es quia es summe bonus, et summe bonus non es
nisi quia es summe justus, vere ideirco es misericors quia
summe justus es. Adjuva me, juste et misericors Deus, cujus
lucem quéeero, adjuva me ut intelligam quod dico.

Vere ergo ideo misericors es quia justus. Ergone misericor-
dia tua nascitur ex justitia tua? Ergone parcis malis ex
justitia? Si sic est, Domine, si sic est, doce me quomodo
est? An quia justum est te sic esse bonum, ut nequeas
intelligi melior, et sic potenter operari, ut non possis
cogitari potentius. Quid enim hoe justius? Hoe utique
non fieret, si esses bonus tantum retribuendo et non
parcendo, et si faceres de non bonis tantum bonos, et non
etiam de malis. Hoc itaque modo justum est, ut parcas
malis et ut facias bonos de malis.

Denique, quod non juste fit non debet fieri, et quod



— 43 —

para tus pecadores, y la razon por la cual esto eres esta
escondida en la profundidad de tu bondad. Pues si bien re-
tribuyes con bienes a los buenos y males a los malos de re-
sultas de tu bondad, con todo, una razén de justicia parece
pedir esto. Pero cuando retribuyes con bienes a los malos,
por un lado se sabe que el sumamente bueno quiso hacer
esto, y por otro lado es cosa de admirar que el sumamente
justo pudiera querer esto. j Oh misericordia, de qué opulen-
ta dulzura y de qué dulce opulencia fluyes a nosotros! ;Oh
inmensidad de la bondad de Dios, con qué afecto debes ser
amada por los pecadores! Pues que a los justos salvas acom-
pafidndolos la justicia, y a los injustos liberas condenéan-
dolos ella; a aquéllos con la ayuda de sus méritos, a éstos
aunque no lo merezean; a aquéllos, conociendo los bienes que
les diste, a éstos, perdonando los males que odias. {Oh in-
mensa bondad que a tal punto excedes todo entendimiento,
haz que me sobrevenga esa misericordia que de tu tan gran-
de opulencia procede; que se derrame en mi la que de ti
fluye; perdona por clemencia, para que no castigues por
justicia. Pues si bien es dificil entender c6mo tu misericor-
dia no se contradice con tu justicia, sin embargo es necesa-
rio creerlo poraue de ningiin modo se opone a la justicia lo
que emana de la verdad, que no existe sin justicia, antes
bien, con ella concuerda. Por lo tanto, si eres misericordioso
porque eres sumamente bueno y no eres sumamente bueno
a no ser porque eres sumamente justo, por esto en verdad
eres misericordioso, porgue eres sumamente justo. Aytdame,

Dios justo y misericordioso, cuya luz busco, aytdame a en-
tender lo que digo.

Luego, ti eres con verdad misericordioso, porque eres
justo. 3 Tu misericordia nace por consiguiente de tu justi-
cia? 3 Perdonas por lo tanto a los malos por justicia? Si asi
es, Sefior, si asi es, enséfiame c6mo es. Acaso porque es justo
que ta seas a tal punto bueno que no se pueda concebirte
mejor y a tal punto obres poderosamente que no se pueda
concebirte mas poderoso. ;Qué hay en efecto méas justo?
Esto ciertamente no aconteceria si fueras bueno sblo retri-
buyendo y no perdonando, y si s6lo hicieras a los buenos
de los no buenos y no también de los malos. Y asi es justo



— 44 —

non debet fieri injuste fit. Si ergo non juste malis misereris,
non debes misereri; et s1 non debes misereri, injuste mi-

sereris. Quod si nefas est dicere, fas est credere te juste
misererl malis.



— 45 —

que perdones a los malos y que de los malos hagas buenos.

Finalmente, lo que no se hace justamente no debe hacerse
y lo que no debe hacerse, se hace injustamente. Luego, si de
un modo no justo te compadeces de los malos, no debes com-
padecerte; y si no debes compadecerte, injustamente te com-
padeces. Si no se puede decir esto, hay que creer que justa-
mente te compadeces de los malos.



CAPUT X

Quomodo juste puniat et juste parcat malis.

Sed et justum est ut malos punias, quid namque justius
quam ut boni bona et mali mala recipiant? Quomodo ergo
et justum est ut malos punias, et justum est ut malis
parcas? An alio modo juste punis malos, et alio modo juste
parcis malis? Cum enim punis malos, justum est, quia
illorum meritis convenit; cum vero parcis malis, justum
est, non quia 1illorum meritis, sed quia bonitati tue con-
decens est. Nam parcendo malis, ita justus es secundum
te et non secundum nos, sicut misericors es secundum nos
et non secundum te; quoniam salvando nos, quos juste
perderes, sicut misericors es, non quia tu sentias affectum,
sed quia nos sentimus effectum, ita justus es, non quia nobis
reddas debitum, sed quia facis quod decet te summe bonum.
Sic itaque sine repugnantia juste punis et juste pareis.



CAPITULO X

Cémo castiga justamente y justamente perdona a los malos.

Pero también es justo que castigues a los malos, pues
jqué cosa mas justa que los buenos reciban bienes y los
malos, males? ;Pues como es justo entonces que castigues
a los malos y es justo que perdones a los malos? ; Acaso de
un modo castigas justamente a los buenos y de otro modo
los perdonas justamente? En efecto, cuando castigas a los
malos es justo, porque corresponde a lo que ellos merecen;
pero cuando perdonas a los malos es justo, no porque sea
conforme a los merecimientos de ellos, sino porque lo es a
tu bondad. Pues perdonando a los malos eres justo segin
ti mismo y no segilin nosotros, asi ecomo eres misericordioso
segin nosotros y no segun ti. Porque asi como eres mise-
ricordioso salvandonos a nosotros, a quienes con justicia
podrias perder, no porque ta sientas afecto, sino porque
nosotros sentimos el efecto, del mismo modo eres justo, no
porque cumplas con un deber hacia nosotros, sino porque ha-
ces Io que te conviene a tl, sumo bien. Y asi, pues, sin nin-
guna contradiceidn justamente castigas y justamente per-
donas.



CAPUT XI

Quomodo unwwerse vie Domint misericordwa et veritas, et
tamen justus Dominus in omnibus viis suis.

Sed numquid etiam non est justum secundum te, Domine,
ut malos punias? Justum quippe est te sic esse justum, ut
justior nequeas cogitari. Quod nequaquam esses, si tantum
bonis bona, et non malis mala redderes. Justior enim est
qul et bonis et malis quam qui bonis tantum merita re-
tribuit. Justum igitur est secundum te, juste et benigne
Deus, et cum punis et cum parecis.

Vere igitur universe vie Domini misericordia et veritas,
et tamen justus Dominus in omnibus viis suis. Et utique
sine repugnantia, quia quos vis punire, non est justum
salvari, et quibus vis parcere, non est justum damnari.

Nam id solum justum est quod vis, et non justum quod
non vis.

Sic ergo nascitur de justitia tua misericordia tua, quia
justum est te sic esse bonum, ut et parcendo sis bonus.
Et hoc est forsitan, cur summe justus potest velle bona
malis.

Sed si utcumque capi potest cur malos potes velle salvare,
1llud certe nulla ratione comprehendi potest, cur de similibus
malis hos magis salves quam illos per summam bonitatem,
et 1llos magis damnes quam istos per summam justitiam.

Sic ergo vere es sensibilis, omnipotens, misericors et im-
passibilis, quemadmodum vivens, sapiens, bonus, beatus,
eternus, et quidquid melius est esse quam non esse.



CAPITULO XI

Cémo todas las vias del Seitor son misericordia y verdad,
y stn embargo el Sefior es justo en todas sus vias.

; Pero acaso no es justo también, segin td mismo, Sefior,
que castigues a los malos? Pues en verdad es justo que ta
seas a tal punto justo que no puedas ser concebido mas
justo. Lo cual de ninguna manera serias si tan s6lo bienes
a los buenos y no males a los malos retribuyeras. En efecto,
quien retribuye a los buenos y a los malos es mas justo que
quien tan sélo retribuye los méritos de los buenos. Por lo
tanto es justo segiin td, justo y benévolo Dios, tanto cuan-
do castigas como cuando perdonas.

Luego con verdad todas las vias del Sefior son misericor-
dia y verdad (1), y con todo, justo es el Sefior en lodas
sus vias (2). Y por cierto sin contradiccién porque no es
justo que se salven aquéllos que quieres castigar, y no es
justo que se condenen los que quieres perdonar. Pues tan
s6lo es justo lo que ti quieres y no es justo lo que nc quieres.

Y asi pues tu misericordia nace de tu justicia, porque es
justo que ta seas bueno de modo tal que también lo seas
perdonando. Y ésta es quiza la razén de por qué el suma-
mente justo puede querer bienes para los malos.

Pero si como quiera es posible entender que puedes que-
rer salvar a los malos, no puede comprenderse de ningin
modo por qué entre los igualmente malos salves por tu
suprema bondad preferiblemente a éstos que a aquéllos, y
condenes por tu suprema justicia a aquéllos antes que a
éstos.

Asi pues eres en verdad sensible, omnipotente, miseri-
cordioso e impasible, del mismo modo que viviente, sabio,
bueno, feliz, eterno y todo cuanto es mejor ser que no ser.

(1) 8Salmo, XXIV, 10
(3) &8almo, CXLIV, 17,



CAPUT XII
Quod Deus sit ipsa vita qua vivit, et sic de similibus.
Sed certe quidquid es, non per aliud es quam per te ipsum.

Tu es igitur ipsa vita qua vivis, et sapientia qua sapis, et
bonitas ipsa qua bonis et malis bonus es, et ita de similibus.



CAPITULO XII

Que Dios es la vida misma por la que vive, y asf
semejantemente.

Pero en verdad cualquier cosa que eres, no por otro sino
por t1 mismo lo eres. T eres pues la vida misma por la
que v:ives y la sabiduria por la que sabes y la bondad mis-
ma por la que para buenos y malos eres bueno, y asi seme-

jantemente.



CAPUT XIII

Quomodo solus sit incircumscriptus et aternus, cum. alii
spiritus sint incircumscripts et eterna.

Sed omne quod clauditur aliquatenus loco aut tempore mi-
nus est quam quod nulla lex loci aut temporis coercet. Quo-
niam ergo majus te nihil est, nullus locus aut tempus te
cohibet, sed ubique et semper es. Quod quia de te solo dici
potest, tu solus incircumeriptus es et @ternus. Quomodo
igitur dicuntur et alii spiritus incircumsecripti et eeterni? Et
quidem solus es &ternus, quia solus omnium, sicut non de-
sinis, sic non incipis esse. Sed solus quomodo es incircunms-
criptus? An creatus spiritus ad te collatus est circumserip-
tus, ad corpus vero incircunseriptus? Nempe omnino eir-
cumseriptum est quod, cum alicubi totum est, non potest
simul esse alibi; quod de solis corporeis cernitur. Incir-
cumscriptus vero, quod simul est ubique totum; quod de te
solo intelligitur. Circumscriptum autem simul et incircums-
criptum est quod, cum alicubi sit totum, potest simul esse
totum alibi, non tamen ubique; quod de creatis spiritibus
cognoscitur. Si enim non esset anima tota in singulis mem-
bris sui corporis, non sentiret tota in singulis. Tu ergo, Do-
mine, singulariter es inscircumeriptus et sternus, et tamen
et alil spiritus sunt incircumscripti et &terni.



CAPITULO XIII

Cémo es EL solo incircunscripto y eterno, aunque los otros
espiritus sean imcircunscriptos y eternos.

Pero todo lo que de algin modo puede ser encerrado en
lugar o tiempo es menor que lo que ninguna ley de lugar
o tiempo somete. Puesto que nada es mayor que td, nin-
gin lugar o tiempo te cohibe, sino que en todas partes y
siempre estas. Y como de ti s6lo puede decirse esto, ti sélo
eres incircunseripto y eterno. ; Como pues también los otros
espiritus son considerados incircunscriptos y eternos? Pues
en verdad ta solo eres eterno porque el unico entre todos
no terminas, asi como no comienzas a ser. ;Pero como eres
el solo 1nc1rcunscr1pto? 4 Acaso serd que comparado con-
tigo el espiritu creado es circunsecripto, pero en compara-
cion del cuerpo es incircunscripto? Pues es por completo
circunseripto lo que cuando estd enteramente en algtn lu-
cgar no puede estar al mismo tiempo en otra parte; cosa que
tratandose de las solas eriaturas corporales es evidente. Y
por otra parte, es incircunscripto aquello que puede estar
todo entero en todos los lugares a la vez; lo que de ti sélo
entendemos. Es circunseripto e incircunseripto a la vez lo
que, bien que esté todo entero en algiin lugar, puede estar
a la vez todo entero en otra parte, pero no sin embargo en
todas partes; lo que es propio de los espiritus creados. En
efecto, si el alma toda entera no estuviera en cada uno de
los miembros de su cuerpo, no sentiria toda entera en cada
uno de ellos. Luego, pues, ti1, Sefior, eres el tinico inecircuns-
eripto y eterno, y sin embargo también los otros espiritus
son incircunscriptos y eternos.



CAPUT XIV

Quomodo et cur videtur et non videtur Deus a
querentibus ewm.

An invenisti, anima mea, quod queerebas? Quaerebas Deum,
et Invenisti eum esse quiddam summum omnium quo nihil
melius cogitari potest, et hoc esse ipsam vitam, lucem, sapien-
tlam, bonitatem, sternam beatitudinem et beatam sternita-
tem, et hoc esse ubique et semper. Nam si non invenisti Deum
tuum, quomodo est 1lle hoc quod invenisti, et quod illum tam
certa veritate et vera certitudine intellexisti? Si vero inve-
nisti, quid est quod non sentis quod invenisti? Cur non te sen-
tit, Domine Deus, anima mea, si invenit te? An non invenit
quem invenit esse lucem et veritatem? Quomodo namque
intellexit hoe, nisi videndo lucem et veritatem? Aut potuit
omnino aliquid intelligere de te, nisi per lucem tuam et
veritatem tuam? Si ergo vidit lucem et veritatem, vidit te;
si non vidit te, non vidit lucem nec veritatem. An et veritas
et lux est quod vidit, et tamen nondum te vidit, quia vidit
te aliquatenus, et non vidit te sicuti es?

Domine Deus meus, formator et reformator meus, dic
desideranti anime mee quid aliud es quam quod vidit, ut
pure videat quod desiderat. Intendit se ut plus videat, et
nihil videt ultra hoe quod vidit nisi tenebras; imo non
videt tenebras, que nulle sunt in te, sed videt se non plus
posse videre propter tenebras suas.

Cur hoe, Domine, cur hoc? Tenebratur oculus ejus infir-
mitate sua, aut reverberatur fulgore tuo? Sed certe et tene-
bratur in se et reverberatur a te. Utique et obscuratur sua
brevitate, et obruitur tua immensitate. Vere et contrahitur



CAPITULO XIV

De qué modo y por qué Dios es visto y mo es visto por
quienes lo buscan.

4 Y has encontrado, alma mia, lo que buscabas? Buscabas
a Dios y has encontrado que él es cierta cosa, la méas alta
de todas, y que nada mejor puede concebirse, que es la
vida misma, la luz, la sabiduria, la bondad, la beatitud
eterna y la eternidad dichosa y que El estd en todas partes
y siempre. Pues si no encontraste a tu Dios ;quién es éste
que encontraste, que con tan cierta verdad y verdadera cer-
tidumbre entiendes que es El? Pero si lo encontraste jqué
pasa que no sientes lo que has encontrado? 3 Por qué, Seior
Dios, mi alma no te siente si te ha encontrado? j Acaso no
encontrd a quien encontré que es la luz y la verdad? ; Pues
cémo entendib esto a no ser viendo la luz y la verdad? ;0O
acaso pudo entender absolutamente algo de ti a no ser por
tu luz y tu verdad? Pero si vié la luz y la verdad, te vié a
ti; s1 no te vid, no vié la luz ni la verdad. ;O la verdad y la
luz es lo que vi6 y sin embargo atin no te vié porque te vib
un tanto y no te vié tal cual eres?

Sefior Dios mio, mi hacedor y mi restaurador, di a mi
alma anhelante qué otra cosa ademas de lo que vib eres tq,
para que vea puramente lo que desea. Se esfuerza para ver
méas, y nada ve mas alla de lo que vid sino tinieblas; antes
bien, no ve tinieblas, que en ti no las hay, pero ve que ella
no puede ver mis a causa de sus propias tinieblas. ; Por qué
esto, Sefior. por qué esto? Su o0)o estd obscurecido por la
propia debilidad, o estd cegado por tu fulgor. Pero cierta-
mente, por una parte esta oscurecido en si, y por otra parte
estd cegado por ti. Su brevedad en efecto la obscurece y
tu inmensidad la agobia. Su estrechez la contrae y tu am-
nlitud la vence. jPues cuan grande es esa luz de la cual
resplandece todo lo verdadero que luce para el alma racio-
nal! jQué amplia es esa verdad en la cual reside todo lo
que es verdadero y fuera de la cual no hay sino la nada



— b6 —

angustia sua, et vincitur amplitudine tua. Quanta namque
est lux illa, de qua micat omne verum, quod rationali menti
lucet! Quam ampla est illa veritas, in qua est omne quod
verum est, et extra quam non nisi nihil et falsum est! Quam
immensa est, que uno intuitu videt quecumque facta sunt,
et a quo, et per quem, et quomodo de nihilo facta sunt!
Quid puritatis, quid simplicitatis, quid certitudinis et splen-
doris ibi est! Certe, plus quam a creatura valeat intelligi.



— D7 —

v lo falso! jQué inmensa es la que con una sola mirada
ve todas las cosas que han sido creadas y, por quién y por
medio de quién y ecémo de la nada han sido hechas! [Qué
de pureza, qué de simplicidad, qué de certidumbre y de
esplendor hay alli! Ciertamente mas de lo que la eriatura
alcanza a entender.



CAPUT XV

Quod major sit quam cogitars possit.

Ergo, Domine, non solum es quo majus cogitari nequit,
sed es quiddam majus quam cogitari possit. Quoniam
namque valet cogitari esse aliquid hujusmodi, si tu non es
hoe ipsum, potest cogitari aliquid majus te; quod fieri nequit.



CAPITULO XV

Que es mayor de lo que puede pensarse.

Por consiguiente, Seilor, no sélo eres tal que nada mayor
puede pensarse, sino que eres mayor de lo que puede pen-
sarse. Pues ya que puede pensarse que hay algo asi, si no
eres ti esto mismo, podria pensarse algo mas grande que
ta; lo que no puede hacerse.



CAPUT XVI

Quod hwt $1t lux Imaccessibilis quam 1nhabitat.

Vere, Domine, haee es lux inaccessibilis, in quia habitas;
vere enim non est aliud quod hane penetret, ut ibi te per-
videat. Vere ideo hanec non video, quia nimia mihi est; et
tamen quidquid video, per illam video ; sicut infirmus oculus,
quod videt, per lucem solis videt, quam in ipso sole nequit
aspicere. Non potest intellectus meus ad illam; nimis
fulget, non capit illam, neec suffert oculus anim® mea diu
intendere in illam. Reverberatur fulgore, vincitur amplitu-
dine, obruitur immensitate, confunditur capacitate. O summa
et inaccessibilis lux! O tota et beata veritas, quam longe es
a me, qul tam prope tibi sum! Quam remota es a conspectu
meo, qui sic presens sum conspectui tuo! Ubique es tota
praesens et non te video. Inmte moveor et in te sum, et ad
te non possum accedere. Intra me et circa me es, et non

te siento.



CAPITULO XVI

Que ésta es la luz tnaccesible que habiias.

En verdad, Sefior, ésta es la luz inaccesible que habitas;
pues en efecto no hay otra cosa que la penetre para verte
ahi del todo. Por eso yo no la veo, porque es excesiva para
mi; y sin embargo cuanto veo, por ella lo veo; asi como el
ojo endeble ve lo que ve gracias a la luz del sol que en el
propio sol no puede contemplar. Mi inteligencia no puede
llegar a ella; refulge excesivamente, no puede alcanzarla y
el 0ojJo de mi alma no soporta aplicarse a ella largo tiempo.
Es deslumbrado por el fulgor, vencido por la amplitud,
agobiado por la inmensidad, confundido por la grandeza.
i Oh luz suprema e inaccesible! jOh verdad entera y dicho-
sa, qué lejos estas de mi, que tan cercano estoy de ti! ;Qué
remota estds de mi mirada, en tanto yo me encuentro tan
a la vista de ti! Estas presente toda entera en todas partes,
y no te veo. Hacia ti me muevo y en ti estoy, y a ti no
puedo llegar. Dentro de mi y a mi alrededor estds, y no
te siento.



CAPUT XVII

Quod in Deo sit harmonia, odor, sapor, lenitas, pulchritudo,
suo neffabilr modo.

Adhuec lates, Domine, animam meam in luce et beatitudine
tua, et ideirco versatur illa adhue in tenebris et miseria sua.
Circumspicit enim, et non videt pulchritudinem tuam. Aus-
cultat, et non audit harmoniam tuam. Olfacit, et non percipit
odorem tuum. Gustat, et non cognoscit saporem tuum. Pal-
pat, et non sentit lenitatem tuam. Habes enim haec, Domine
Deus, in te tuo ineffabili modo, qui ea dedisti rebus a te
creatis suo sensibili modo; sed obriguerunt, sed obstupue-
runt, sed obstructi sunt sensus anime mea vetusto languore
peccatl.



CAPITULO XVII

Que en Dios estd la armonia, el olor, el sabor, la dulzura,
la belleza, de un modo inefable que le es propio.

Aun te ocultas a mi alma, Senor, en tu luz y tu beatitud,
y por eso aun se debate ella en sus tinieblas y su miseria.
Pues mira a su alrededor y no ve tu belleza. Escucha, y
no oye tu armonia. Huele, y no percibe tu olor. Gusta, y
no conoce tu sabor. Palpa, y no siente tu dulzura. Ta tie-
nes en ti, en efecto, Sefior Dios, de un modo inefable que
te es propio, todo esto que diste, de un modo sensible que
les es particular, a las cosas por ti ereadas. Pero los sentidos
de mi alma estin entorpecidos, dormidos, obstruidos por la
vetusta enfermedad del pecado.



CAPUT XVIII

Quod wn Deo, nec in eternitate ejus, que tpse est, nulle sint
partes.

Et iterum ecce turbatio, ecce iterum obviat meeror et lue-
tus querenti gaudium et laetitiam., Sperabat jam anima mea
satietatem, et ecce iterum obruitur egestate. Affectabam
jam comedere, et ecce magis cepi esurire. Conabar assurgere
ad lucem Dei, et recidi in tenebras meas; imo non modo
cecidl in eas, sed sentio me involutum in eis. Ante cecidi
quam conciperet me mater mea. Certe in illis conceptus
sum, et cum earum obvolutione natus sum. Olim in illo
certe omnes cecidimus, in quo omnes peccavimus. In illo
omnes perdidimus, qui facile tenebat, et male sibi et nobis
perdidit, quod cum volumus queerere nescimus, cum queeri-
mus non invenimus, cum invenimus non est quod querimus.
Adjuva me propter bonitatem tuam, Domine. Quesivi
vultum tuum, vullum tuum, Domine, requiram, ne avertas
faciem tuam a me. Releva me de me ad te. Munda, sana,
acue, illumina oculum mentis mee, ut intueatur te. Reco-
lligat vires suas anima mea, et toto intellectu iterum intendat
ad te, Domine. Quid es, Domine, quid es? quid te intelliget
cor meum? Certe, vita es, sapientia es, veritas es, bonitas
es, beatitudo es, @mternitas es, et omne verum bonum es.
Multa sunt hee; non potest angustus intellectus meus tot
uno intuitu simul videre, ut omnibus simul delectetur.
Quomodo ergo, Domine, es omnia hec? An sunt partes tui,
an potius unumquodque horum est totum quod es? Nam
quidquid partibus est junctum non est omnino unum sed
quodammodo plura et diversum a seipso, et vel actu vel



CAPITULO XVIII

Que mo existen partes ni en Dios mt en su etermidad, que
es El mismo.

Y he aqui, otra vez mas, la confusién, he aqui, otra vez
mas, la pesadumbre y el dolor para el que busca el gozo y
la alegria. Mi alma esperaba ya la saciedad y he aqui que
la indigencia la abate otra vez mas. Creia ya poder comer
y he aqui que he comenzado a sentir el hambre mas in-
tensamente. Intentaba elevarme hasta la luz de Dios y volvi
a caer en mis tinieblas; antes bien, no sélo cai en ellas, sino
que me siento en ellas envuelto. En ellas cal antes de que
mi madre me concibiera. En verdad, en ellas fui conce-
bido y con la envoltura de ellas naci. Pues todos caimos
antafio en aquél en que todos pecamos. Todos nos perdi-
mos en aquél que facilmente poseia y de un modo miserable
para sl mismo y para nosotros perdié aquello que cuando
queremos buscar, no sabemos hacerlo; y cuando buscamos,
no lo encontramos; cuando encontramos, no es lo que bus-
camos. Ayudanre, Sehor, por tu bondad. Busqué tu rostro,
el rostro tuyo, Sefior, buscaré; No escondas tu faz de mi (1).
Elévame de mi hacia ti. Purifica, sana, agudiza, ilumina
el 0ojo de mi espiritu para que pueda verte. Que mi alma
recoja sus fuerzas y otra vez mas, con toda su inteligencia
tienda hacia ti, Sefor. ; Qué eres, Senor, qué eres? ;Coémo
te entendera mi corazén? Eres en verdad la vida, eres la
sabiduria, eres la verdad, eres la bondad, eres la beatitud,
eres la eternidad, y todo bien verdadero eres ti. Estas son
muchas cosas: mi estrecha inteligencia no puede ver tantas
cosas a la vez de una sola mirada, para deleitarse de una
vez con todas. ; COmo pues, Senor, eres todas estas cosas?
$ Acaso son parte de ti o mas bien cada una de ellas es to-
do lo que ta eres? Pues cualquier cosa que estd formada
por partes no es absolutamente una sola cosa sino, en ecier-

(1) Salmo, XXVI, 8.



— 66 —

intellectu dissolvi potest; quee aliena sunt a te quo nihil
melius cogitari potest.

Nulle igitur partes sunt in te, Domine, nec es plura, sed
sic es unum quoddam et idem ipsum, ut in nullo tibi ipsi
sis dissimilis; imo tu es ipsa unitas, nullo intellectu divisi-
bilis. Ergo vita et sapentia et reliqua non sunt partes tui,
sed omnia sunt unum, et unumquodque horum est totum
quod es et quod sunt reliqua omnia. Quomodo ergo neec tu
habes partes, nec tua gternitas, quee tu es, nusquam et num-
quam est pars tua-aut eeternitatis tuse, sed ubique totus es,
et ®ternitas tua tota est semper.



— 67 —

to modo, muchas cosas y distinta de si misma y sea en la
realidad, sea en la inteligencia, puede ser dividida; lo que
es extrano a ti, que eres tal que nada mejor puede pen-
sarse.

Por consiguiente, no existen partes en ti, Sefior, ni eres
muchas cosas, pero eres de tal manera una sola cosa e idén-
tico a ti mismo, que en nada eres distinto de ti mismo ; antes
bien, ti eres la unidad misma, que ningun intelecto pue-
de dividir. Luego la vida y la sabiduria, y las restantes co-
sas no son partes de ti, sino que todas son una sola cosa
v cada una de ellas es todo lo que eres y lo que son todas
las restantes. Como por consiguiente, ni ti tienes partes,
ni tu eternidad, que eres tid, las tiene, en ningin lugar ni
nunca hay una parte tuya o de tu eternidad, sino que
todo entero estas en todas partes y tu eternidad existe siem-
pre toda entera.



CAPUT XIX

Quod non sit in loco aut tempore, sed omnia sint in illo.

Sed si per eternitatem tuam fuisti et es et eris, et fuisse
non est esse vel futurum esse, et esse non est fuisse vel
futurum esse, et futurum esse non est fuisse vel esse, quo-
modo &ternitas tua tota est semper? An de ®ternitate tua
nihil preeterit, ut ;jam non sit, nec aliquid futurum est,
quasi nondum sit? Non ergo fuisti heri aut eris cras; sed
heri et hodie et cras es; imo non heri nec hodie neec cras es,
sed simpliciter extra omne es tempus. Nam nihil aliud est
heri et hodie et eras quam in tempore; tu autem, licet nihil
sit sine te, non es tamen in loco aut tempore, sed omnia sunt
in te, nihil enim te continet, sed tu contines omnia.



CAPITULO XIX

Que no estd en el lugar o el ttempo, sino que todas las
cosas estin en El

Pero si por tu eternidad has sido, eres, y serds; y haber
sido no es ser o haber de ser, y ser no es haber sido o habher
de ser, y haber de ser no es haber sido o ser, j;como tu
eternidad existe siempre toda entera? ;O serd que nada de
tu eternidad pasa, de modo que ya no exista, y nada es
futuro, eomo si atn no existiera? Por consiguiente, ni ayer
has sido ni manana seras; sino que ayer, y hoy y manana
eres; antes bien, ni ayer, ni hoy ni manana eres, sino que
simplemente eres fuera de todo tiempo. Pues ayer y hoy y
manana no es otra cosa que en el tiempo; pero td, bien
que nada pueda existir sin ti, no existes sin embargo en
lugar o en tiempo, sino que todas las cosas estin en ti;
porque nada te contiene, pero ti contienes todas las cosas.



CAPUT XX

Quod sit ante et ultra omnia etiam wterna.

Tu ergo 1mples et complecteris omnia, tu es ante et ultra
omnia. Et quidem ante omnia es, quia, antequam fierent, tu
es. Ultra omnia vero quomodo es? Qualiter enim es ultra ea
quée finem non habebunt? An quia illa sine te nullatenus esse
possunt ; tu autem nullo modo minus es, etiamsi illa redeant
in nihilum? Sic enim quodammodo es ultra illa. An etiam,
quia illa cogitari possunt habere finem, tu vero nequaquam ?
Nam sie illa quidem habent finem quodammodo, tu vero nullo
modo. Et certe quod nullo modo habet finem, ultra illud est
quod aliquo modo finitur. An hoe quoque modo transis
omnia etiam &eterna, quia tua et illorum &eternitas tota tibi
presens est, cum illa nondum habeant de sua eternitate
quod venturum est, sicut jam non habent quod preteritum
est? Siec quippe semper es ultra illa, cum semper ibi sis
preesens, seu cum illud semper sit tibi preesens, ad quod 1illa
nondum pervenerunt.



CAPITULO XX

Que existe antes y después de todas las cosas, aun las
eternas.

Por consiguiente ta llenas y abarcas todas las cosas, tu
estas antes y después de todas las cosas. Y en verdad, estas
antes que todas las cosas porque existes antes de que se
hagan. ;Pero como estas después de todas las cosas? ;Co-
mo puedes existir, en efecto, después de aquéllas que no
tendran fin? jAcaso porque ellas no pueden existir de
ninguna manera sin ti, en cambio t4d de ninguna manera
eres menos, aunque ellas vuelvan a la nada? Y asi en efec-
to en un cierto sentido estis después de ellas. ; O también
porque ellas pueden pensarse como teniendo un fin, pero
ta de ningin modo? Pues asi ellas tienen en cierta manera
un fin, pero ti de ninguna manera. Y en verdad lo que
de ninguna manera tiene fin, estd mas alla de lo que de al-
guna manera finaliza. § O también sobrepasas todas las co-
sas aun las eternas porque tienes presente toda entera tu
eternidad y la de ellas, en tanto que ellas no tienen atin lo
que de su eternidad ha de venir en el futuro, asi como ya
no tienen lo que ha pasado? Y asi pues estias siempre mas
alla de ellas, dado que estas siempre presente ahi, o que
siempre tienes presente ese punto, adonde ellas aiin no han
llegado. -



CAPUT XXI

An hoc sit seculum seculs, stve secula seculorum.

An ergo hoc est seculum seculi, sive secula seculorum ?
Sicut enim seculum temporum continet omnia temporalia,
sic tua seternitas continet etiam ipsa secula temporum. Que
seculum est quidem propter indivisibilem unitatem, secula
vero propter interminabilem immensitatem. Et quamvis ita
sis magnus, Domine, ut omnia sint te plena et sint in te, sic

tamen es sine omni spatio, ut nec medium nec dimidium
nec ulla pars sit in te.



CAPITULO XXIT

De si es esto el siglo del siglo o los siglos de los siglos.

; Entonces es éste el siglo del siglo o los siglos de los si-
glos? Pues asi como el siglo de los tiempos contiene todas
las cosas temporales, asi tu eternidad contiene atn los si-
glos mismos de los tiempos. La cual es el siglo a causa de su
indivisible unidad, y también los siglos a causa de su inter-
minable inmensidad. Y si bien eres a tal punto grande,
Senior, que todas las cosas estin llenas de ti y en ti estan,
eres sin embargo de tal modo carente de todo espacio que
ni medio, ni mitad, ni ninguna parte hay en ti.



CAPUT XXII

Quod sit solus quod est et qui est.

Tu solus ergo, Domine, es quod es, et tu es qui es. Nam
quod aliud est in toto et aliud in partibus, et in quo aliquid
est mutabile, non omnino est quod est. Et quod incepit a non
esse, et potest cogitari non esse, et nisi per aliud subsistat
redit in non esse, et quod habet fuisse quod jam non est, et
futurum esse quod nondum est, id non est proprie et abso-
lute. Tu vero es quod es, quia quidquid aliquando aut aliquo
modo es, hoc totus et semper es. Et tu es qui proprie et
simpliciter es, quia nec habes fuisse aut futurum esse, sed
tantum praesens esse, nec potes cogitarli aliquando non
esse. Et vita es, et lux, et sapientia, et beatitudo, et
eternitas, et multa hujusmodi bona; et tamen non es nisi
unum et summun bonum, tu tibi omnino sufficiens, et nullo
indigens, quo omnia indigent ut sint et ut bene sint.



CAPITULO XXII

Que El sélo es lo que es y quien es.

Ti solo pues, Sefior, eres lo que eres y ti eres quien
eres. Pues lo que es distinto en su todo que en sus partes y
en lo que hay algo mutable, no es absolutamente aquello
que es. Y lo que empezd del no ser y puede pensarse como
inexistente y a no ser que por otro subsista, vuelve al no
ser; y lo que tiene un haber sido que ya no existe y un
futuro que todavia no es, no existe de un modo propio y
absoluto. Pero ta eres lo que eres, porque cuanto alguna
vez o de algin modo eres, enteramente y siempre lo eres.
Y ta eres quien propiamente y simplemente eres porque ni
tienes pasado o futuro, sino tan sélo como presente existes
y no puedes ser pensado como Inexistente en algiin mo-
mento. Y eres la vida, y la luz y la sabiduria, y la beatitud
y la eternidad y muchos bienes de esta clase, y con todo no
eres sino un solo y supremo bien, que te satisfaces del todo
a t1 mismo y de nadie precisas, y de quien todas las cosas
precisan para su existencia v bienestar.



CAPUT XXIII

Quod hoc bonum sit pariter Pater et Filius et Spiritus
Sanctus, et hoc sit unum mecessarium, quod est omne et
totlum et solum bonum.

Hoce bonum es, tu, Deus Pater; hoc est Verbum tuum, id
est, Filius tuus. Etenim non potest aliud quam quod es, aut
aliquid majus vel minus te esse in Verbo quo te ipsum dieis,
quoniam Verbum tuum sic est verum, quomodo tu verax; et
ideirco est ipsa veritas, sicut tua, non alia quam tu; et sic
es tu simplex, ut de te non possit nasei aliud quam quod tu
es. Hoc ipsum est Amor unus et communis tibi et Filio
tuo, id est, Sanctus Spiritus ab utroque procedens. Nam
idem amor non est impar tibi aut Filio tuo, quia tantum
amas te et illum, et ille te et seipsum, quantus es tu et ille;
nec est aliud a te et ab illo, quod dispar non sit tibi et illi;
nec de summa simplicitate potest procedere aliud quam
quod est de quo procedit. Quod autem est singulus quisque,
hoec est tota Trinitas simul, Pater et Filius et Spiritus
Sanctus, quoniam singulus quisque non est aliud quam
summe simplex unitas et summe una simplicitas, que nec
multiplicari, nec aliud et aliud esse potest. Porro unum
est necessarium. Porro hoe est illud unum necessarium, in
quo est omne bonum, imo quod est omne et unum et totum
et solum bonum.



CAPITULO XXIII

Que este bien es a la vez el Padre y el Hijo y el Espiritu
Santo, y es el 1nico mecesario, que es todo biem y el bien
entero y el solo bien.

Este bien eres tii, Dios Padre; éste es tu Verbo, es decir,
tu Hijo. En efecto, otra cosa que lo que ta eres, o algo ma-
yor o menor que tii, no puede haber en el Verbo con el
cual a ti mismo te hablas, puesto que tu Verbo es verdadero
asl como tu eres veraz; y por lo tanto es la verdad misma,
asi como ti, y no de otro modo que ta. Y ta eres de tal modo
simple que de ti no puede nacer otra cosa que lo que ta
eres. Esto mismo es el Amor Gnico y comin a t1 y a tu
Hijo, vale decir el Santo Espiritu que de uno y otro pro-
cede. Pues este amor no es inferior a ti o a tu Hijo, porque
te amas a t1 mismo y a él, y él te ama a ti y a s1 mismo con
un amor tan grande cuanto lo eres tG y él; y no es dis-
tinto de ti y de él lo que no sea desigual a t1 y a él; ni de
la suprema simplicidad puede proceder otra cosa que no sea
aquello de lo cual procede. Lo que es pues cada uno de
por si, esto también es toda la Trinidad a la vez, el Padre,
y el Hijo y el Espiritu Santo, porque cada uno no es otra
cosa que la sumamente simple unidad y la sumamente Gnica
simplicidad que no puede ni multiplicarse ni ser una cosa y
otra distinta. Finalmente, no hay mas que una sola cosa
necesaria. Y por cierto esa lnica cosa necesaria es esto, en
que reside todo bien, mas atn, que es todo y Unico y entero
y solo bien,



CAPUT XXIV

Conjectatio quale et quantum sit hoc bonum.

Excita nune, anima mea, et erige totum intellectum tuum,
et cogita, quantum potes, quale et quantum sit illud bonum.
Si enim singula bona delectabilia sunt, cogita intente quam
delectabile sit i1llud bonum, quod continet jucunditatem om-
nium bonorum, et mon qualem in rebus creatis sumus ex-
pertl, sed tanto differentem, quanto differt creator a crea-
tura. Si enim bona est vita creata, quam bona est vita
creatrix? Si jucunda est salus facta, quam jucunda est salus
que fecit omnem salutem? Si amabilis est sapientia in
cognitione rerum conditarum, quam amabilis est sapientia
que omnia condidit ex nihilo? Denique, si multe et magne
delectationes sunt in rebus delectabilibus, qualis et quanta
delectatio est in illo qui fecit ipsa delectabilia.



CAPITULO XXIV

Conjetura de cudl y cudn grande sea este bien.

Excita ahora, alma mia, y eleva toda tu inteligencia y
piensa, lo mis que puedas, cual y qué grandeza es ese bien.
Pues si cada uno de los bienes es deleitable, piensa con aten-
cion qué deleitable sea ese bien, que contiene el placer de
todos los bienes, y no cual lo hemos experimentado en las
cosas creadas, sino diferente en tanto grado cuanto difie-
re el criador de la criatura. Pues'si es buena la vida crea-
da, jcudnto mas buena no ha de ser la vida creadora? Si
es placentera la salud producida, jcuanto mas placentera no
ha de ser la salud que origind toda salud? Si es amable la
sabiduria en el conocimiento de las cosas hechas, j;cuinto
mas amable no ha de ser la sabiduria que todo hizo de la
nada? Finalmente, s1 muchos y grandes deleites hay en las
cosas deleitables, de qué calidad y qué grande es el deleite
en aquél que hizo las mismas cosas deleitables.



CAPUT XXV

Que et quanta bona sint fruentibus eo.

O qui hoc bono fruetur! Quid illi erit, et quid illi non
erit? Certe, quiquid volet, erit, et quod nolet, non erit. Ibi
quippe erunt bona corporis et animee qualia nec oculus
vidit, nec auris audivit, nec cor hominis cogitavit. Cur ergo
per multa vagaris, homuncio, quaerendo bona animae tuae
et corporis tui? Ama unum bonum, in quo sunt omnia bona,
et sufficit. Desidera simplex bonum, quod est omne bonum,
et satis est. Quid enim amas, caro mea, quid desideras,
anima mea? Ibi est, ibi1 est quidquid amatis, quidquid
desideratis.

Si delectat pulchritudo? Fulgebunt justt sicut sol. Si
velocitas, aut fortitudo, aut libertas corporis, cui mnihil
obsistere possit? Erunt similes Angelis Dei, quia seminatur
corpus animale, et surget corpus spirituale, potestate utique,
non natura. Si longa et salubris vita? Ibi est sana sternitas
et sterna sanitas, quia justr n perpetuum vivent, et salus
justorum a Domino. Si satietas? Satiabuntur, cum appa-
ruerit gloria Dei. Si ebrietas? Inebriabuntur ab ubertate
domus Der. Si melodia? Ibi Angelorum chori concinunt sine
fine Deo. Si quelibet non immunda, sed munda voluptas?
Torrente voluptatis tue potabis eos Deus. Si sapientia?
Ipsa Dei sapientia ostendet eis seipsam. Si amicitia? Dili-
gent Deum plus quam seipsos, et invicem tamquam seipsos,
et Deus illos plusquam illi seipsos; quia illi illum et se et
invicem per illum, et ille se et illos per seipsum. Si con-
cordiat Omnibus illis erit una voluntas, quia nulla illis



CAPITULO XXV

Cudles y qué grandes bienes hay para los que de El gozardn.

i Oh, quién gozara de este bien! ; Qué habra para él y qué
no habrid para é1? Por cierto todo cuanto querri tendra
y lo que no querra, no tendria. Habra pues ahi bienes del
cuerpo y del alma, tales que ni el ojo v6, mv el otdo escu-
cho, nt el corazon del hombre pensé (1). 3 Por qué entonces,
débil mortal, vagas por muchos caminos buscando los bie-
nes de tu cuerpo v de tu alma? Ama el Gnico bien, en quien
todos los bienes estan, y es suficiente. Desea el simple bien,
que es todo bien y es bastante. ; Qué amas entonces, carne
mia, qué deseas, alma mia? Ahi esta, ahi estd todo cuanto
amais, todo cuanto deseais.

Si os deleita la belleza: resplandecerdin los justos como
el sol (2). Si es la velocidad, o la fuerza, o la libertad del
cuerpo a la que nada pueda oponerse: seran semejantes a
los angeles de Dios porque se siembra cuerpo animal y re-
sucitara cuerpo espiritual (3), por divina potestad, cierta-
mente y no por la naturaleza. Si la vida larga y sana: ahi
estd la sana eternidad y la eterna salud, porque los justos
vivirdn eternamente (*) y la salud de los justos viene del
Seitor (°). Si la saciedad: se saciarin cuando aparezca la
gloria de Dios (). Si la ebriedad: embriagarse han de la
abundancia de la casa de Dios (7). Si la melodia: los coros
de los angeles cantan ahi sin fin a Dios. Si cualquier vo-
luptuosidad no inmunda, sino pura: en el torrente de tus

(1) Isaias, LXIV, 4. I* los Corintios, II, 9.
(2) Mateo, X1II, 43.

(8) I* los Corintios, XV, 44,

(4¢) Sabiduria, V, 16.

(8) 8Salmo, XXXVI, 35.

(Gg 8almo, XVI, 17,

(") Balmo, XXXV, 9,



— 82 —

erit nisl sola Dei voluntas. Si potestas? Omnipotentes
erunt suz voluntatis ut Deus su®. Nam sicut poterit
Deus quod volet per seipsum, ita poterunt illi quod volent
per illum; quia sicut illi non aliud volent quam quod ille,
ita ille volet quidquid illi volent, et quod ille volet non
poterit non esse. Si honor et diviti®? Deus servos suos
bonos et fideles supra multa constituet, imo filii Dei et dii
vocabuntur et erunt, et ubi erit Filius ejus, ibi erunt et
1lli, heeredes quidem Dei, cohsredes autem Christi. Si vera
securitas? Certe ita certi erunt numquam et nullatenus ista
vel potius istud bonum sibi defuturum, sicut certi erunt
se non sua sponte illud amissuros, nec dilectorem Deum
illud dilectoribus suis invitis ablaturum, nec aliquid Deo
potentius invitos Deum et illos separaturum.

Gaudium vero quale aut quantum est, ubi tale aut tantum
bonum est? Cor humanum, cor indigens, cor expertum grum-
nas, imo obrutum erumnis, quantum gauderes, si his omni-
bus abundares? Interroga intima tua si capere possint gau-
dium suum de tanta beatitudine sua.

Sed certe si quis alius, quem omnino sicut te ipsum dili-
geres, eamdem beatitudinem haberet, duplicaretur gaudium
tuum, quia non minus gauderes pro eo quam pro te 1pso. Si
vero duo vel tres, vel multo plures idipsum haberent, tan-
tumdem pro singulis quantum pro teipso gauderes, si sin-
gulos sicut teipsum amares. Ergo in illa perfecta charitate
innumerabilium beatorum Angelorum et hominum, ubi
nullus minus diliget alium quam seipsum, non aliter gau-
debit quisque pro singulis alils quam pro seipso. Si ergo cor
hominis de tanto suo bono vix capiet gaudium suum,
quomodo capax erit tot et tantorum gaudiorum?

Et utique, quoniam quantum quisque diligit aliquem,
tantum de bono ejus gaudet, sicut in illa perfecta felicitate
unusquisque plus amabit sine comparatione Deum quam se



— 83 —

delicias los abrevards, Sefior (1). Si la sabiduria: la sabidu-
ria misma de Dios a ellos se revelara. Si la amistad: ama-
rdn a Dios mas que a si mismos y se amarén los unos a
los otros como a si mismos y Dios los amard mas de lo que
ellos se aman a si mismos porque ellos le amarin a El
v se amardn a si mismos y se amarin los unos a los
otros por El y Kl a si y a ellos por si mismo. Si la
la concordia: una sola voluntad tendran todos ellos, por-
que ninguna tendran a no ser la sola voluntad de Dios. Si
el poder: tendran la omnipotencia de su voluntad asi como
Dios tiene la de la suya. Pues asi como Dios puede por si
mismo lo que quiere, del mismo modo ellos podrian por El
lo que querran; porque asi como ellos no querran otra cosa
que lo que El quiera, del mismo modo El querra cuanto ellos
quieran y lo que El querri no podra no ser. Si honor y ri-
quezas: Dios pondrd a sus stervos buenos y fieles por enci-
ma de muchas cosas (2); mas atn, hijos de Dios y dioses
se les llamara y seran, y donde estara su Hijo ahi también
estaran ellos, herederos por cierto de Dios y coherederos de
Cristo. Si verdadera seguridad: de tal modo en verdad es-
taran seguros de que nunca y de ninguna manera les falta-
ran estos, o mas bien, este bien, que estaran seguros de que
ellos no lo perderan por propia voluntad y que Dios que los
ama no habra de arrebatarlo a quienes le aman y que nada
mas poderoso que Dios podra de separarlos de El contra su
voluntad.

; Cual no serid el gozo o cuan grande, donde hay tal o
tan grande bien? Corazén humano, corazén indigente, cora-
zonn que ha sufrido aflicciones, mas aun, agobiado por las
aflicciones, ;cuanto gozarias si todo esto poseyeras? Inte-
rroga las profundidades de tu ser por si pueden contener
el gozo de su tan grande beatitud.

Pero en verdad si algin otro, a quien absolutamente co-
mo a t1 mismo amaras, tuviera la misma beatitud, tu gozo
se duplicaria porque gozarias por él no menos que por ti
mismo. Pero si dos o tres, o muchos mas tuvieran esto mis-
mo, por cada uno de ellos tanto ecuanto por ti mismo goza-

(1) Salmo, XXXV, 9.
(2) Lueas, XTI, 42,



— 84 —

et omnes alios secum, ita plus gaudebit absque sestimatione
de felicitate Dei quam de sua et omnium aliorum secum.
Sed si Deum sic diligent toto corde, tota mente, tota anima
ut tamen totum cor, tota mens, tota anima non sufficiat
dignitati dilectionis, profecto sic gaudebunt tofo corde, tota

mente, tota antma, ut totum cor, tota mens, tota anima non
sufficiat plenitudini gaudii.



— 85 —

rias si & cada uno amaras como a ti mismo. Por consiguien-
te, en esa perfecta caridad de los innumerables angeles y
hombres felices, donde nadie ama a otro menos que a si
mismo, cada uno gozara por cada uno de los demés no de
otro modo que por si mismo. Pues si el corazon del hombre
apenas contendria el gozo de su tan grande bien jCdémo
podra abarcar tantos y tan grandes gozos? Y finalmente,
puesto que cuanto mas se ama a algulen, tanto mas uno
goza del bien de él, asi como en aquella perfecta felicidad
cada uno amara a Dios incomparablemente mas que a si
mismo y a todos los demas consigo, del mismo modo gozara
mas al estimar la felicidad de Dios que la suya propia, y
la de todos los demas consigo.

Pero si aman asi a Dios, con todo el corazon, toda la
mente, toda el alma (*), de modo sin embargo que todo el
corazén, toda la mente, toda el alma no sean suficientes
para la dignidad del amor, con seguridad gozaran con
todo el corazon, toda la mente, toda el alma de modo que
todo el corazbén, toda la mente, toda el alma no sean sufi-
cientes para la plenitud del gozo.

(1) Deuteronomio, VI, 5.



CAPUT XXVI

An hoc sit plemum gaudium quod promatiit Deus.

Deus meus et Dominus meus, spes mea et gaudium cordis
mel, dic anime mee, si hoc est gaudium de quo nobis dicis
per Fililum tuum: Petite et accipietis, ut gaudium vestrum
sit plenum. Inveni namque gaudium quoddam plenum et
plusquam plenum; pleno quippe corde, plena mente, plena
anima, pleno toto homine gaudio illo, adhue supra modum
supererit gaudium. Non ergo totum illud gaudium intrabit
in gaudentes, sed totl1 gaudentes intrabunt in gaudium.

Die, Domine, diec servo tuo intus in corde suo, si hoec est
gaudiun in quod intrabunt servitui, qui intrabunt in gau-
dium domini sui? Sed gaudium illud certe, quo gaude-
bunt electi tui, nec oculus vidit, nec auris audivit, mec in
cor hominis ascendit. Nondum ergo dixi aut cogitavi, Do-
mine, quantum gaudebunt illi beati tui. Utique tantum
caudebunt, quantum amabunt; tantum amabunt, quantum
cognoscent. Quantum te cognoscent, Domine, tunc et quan-
tum te amabunt? Certe nec oculus vidit, nec auris audivit,
nec im cor homimis ascendil in hac vita, quantum te cog-
noscent et amabunt in illa vita.

Oro, Deus, cognoscam te, amem te, ut gaudeam de fe.
Et si non possum in hae vita ad plenum, vel proficiam in
dies, usque dum veniat illud ad plenum; proficiat hic in
me notitia tui, et ibi fiat plena; crescat hic amor tuus, et
ibi sit plenus; ut hic gaudium meum sit in spe magnum, et
ibi sit in re plenum.

Domine, per Filium tuum jubes, imo consulis petere, et
promittis accipere, ut gaudium nostrum plenum sit. Peto,



CAPITULO XXVI

Si éste es el gozo pleno que promete D1os.

Dios mio y Sefior mio, mi esperanza y gozo de mi cora-
zon, di a mi alma si esto es el gozo del cual nos hablas por
medio de tu Hijo: Pedid y recibiréis, para que vuestro gozo
sea pleno. Puesto que he encontrado un gozo pleno y maés
que pleno; ya que estando pleno el corazon, plena la mente,
plena el alma, pleno el hombre entero de ese gozo, todavia
el gozo ha de sobrepasar la medida. Por lo tanto todo ese
20zo no entrarid en quienes gozan sino que ellos entraran
enteramente en el gozo.

Di, Senor, di a tu siervo en lo profundo de su corazon,
si esto es el gozo en el que entraran tus siervos que entra-
ran en el gozo de su Senor. Pero en verdad ese gozo del
cual se regocijaran tus elegidos, n1 o0jo lo vid, mt oido lo
escucho, nt en el corazon del hombre se elevé (1). Por con-
siguiente atin no he dicho ni pénsado, Senor, cuanto gozd-
ran ésos tus bienaventurados. Ciertamente gozaran tanto
cuanto amaran, y amaran tanto cuanto conoceran. i Cuan-
to te conoceran, Senor, entonces, y cuanto te amaran? Por
cierto n1 0jo vid, nt oido escuchd, nv el corazén del hombre
ha senlido en esta vida, cuanto te conoceran y amaran en
aquella otra vida.

Te ruego, Dios, haz que te conozeca, te ame, que goce de
ti. Y si no puedo plenamente en esta vida, al menos que
progrese cada dia hasta que llegue a aquella plenitud;
que mi conocimiento de ti vaya aumentando aqui absajo
v se haga del todo pleno al llegar ahi; que crezea aqui tu
amor, y sea pleno ahi; que sea aqui mi gozo grande en la
esperanza, y pleno en la realidad ahi.

Sefior, por tu Hijo nos ordenas, antes bien, nos aconsejas
pedir, y prometes que recibiremos para que nuestro gozo
sea pleno. Yo te pido, -Sefior, lo que aconsejas mediante

(1) Isaias, LXIIV, 4. I* los Corintios, II, 9.



— 88 —

(%4

Domine, quod consulis per admirabilem consiliarium nos-
trum; accipiam, quod promittis per veritatem tuam, ut
gaudium meum plenum sit. Deus verax, peto accipiam, ut
gaudium meum plenum sit. Meditetur interim mens mea,
loquatur inde lingua mea, amet illud cor meum sermocinetur
os meum, esuriat illud anima mea, sitiat caro mea, desideret
tota substantia mea, donec intrem in gaudium Domini, qui
es trinus et unus Deus benedictus in secula. Amen.

EXPLICIT PROSLOGION



— 80 —

nuestro admirable consejero; haz que reciba lo que pro-
metes por tu verdad, para que mi gozo sea pleno. Dios veraz,
te pido que yo reciba, para que mi gozo sea pleno. Que en-
tretanto mi entendimiento medite, que de eso hable mi len-
gua, que lo ame mi corazéon, que mi boca lo predique, que
mi alma esté de ello hambrienta, que mi carne tenga sed,
que toda mi substancia lo desee, hasta que yo entre en el
gozo del Senor, que eres trino y uno, Dios bendito por los
siglos. Amén.

FIN DE PROSLOGION



GAUNILONIS LIBER PRO INSIPIENTE

I. Dubitanti utrum sit, vel neganti quod sit aliqua talis
natura qua nihil majus cogitari possit, eam esse illam hine
dicitur primo probari, quod ipse negans, vel ambigens de
illa, jam habeat eam in intellectu, cum audiens illam diei, id
quod dicitur intelligit; deinde, quia quod intelligit, necesse
est ut non in solo intellectu, sed etiam in re sit. Et hoc ita
probatur, quia majus est esse in intellectu et in re quam in
solo intellectu. Et si illud est in solo intellectu, majus illo
erit quidquid etiam in re fuerit, ac sic majus omnibus minus
erit aliquo, et non erit majus omnibus; quod utique repug-
nat. Et ideo necesse est, ut majus omnibus, quod esse jam
probatum est in intellectu, non in solo intellectu, sed et in
re sit; quoniam aliter majus omnibus esse non poterit.

II. Respondere forsitan potest, quod hoe jam esse dicitur
in intellectu meo, non ob aliud nisi quia id quod dicitur
intelligo. Nonne et quecumque falsa, ac nullo prorsus modo
in seipsis existentia, in intellectu habere similiter diei pos-
sem, cum ea, dicente aliquo, quecumque ille diceret, ego in-
tellicerem ? Nisi forte tale illud constat esse ut non eo modo,
quo etiam falsa queeque vel dubia, haberi possit in cogita-
tione, et ideo non dicor illud auditum cogitare vel in cogi-
tatione habere, sed intelligere et in intellectu habere, quia,
scilicet, non possum hoc aliter cogitare, nisi intelligendo, id
est, scientia comprehendendo, re ipsa illud existere? Sed si
hoc est, primo quidem, non hic erit jam aliud, idemque
tempore pracedens, habere rem in intellectu, et aliud, idque
tempore sequens, intelligere rem esse; ut fit de pictura, quee
prius est in animo pictoris, deinde in opere. Deinde, vix



LIBRO DE GAUNILON EN DEFENSA DEL NECIO

I. Al que duda si hay, o al que niega que hay una na-
turaleza tal que nada mayor que ella pueda pensarse, se
le dice aqui que su existencia esta probada, por esto, pri-
mero : porque el mismo que la niega o que duda de ella, la
tiene ya en la inteligencia cuando al esecuchar que se habla
de ella, entiende lo que se dice; segundo: porque es preciso
que lo que entiende esté no sélo en la inteligencia, sino tam-
bién en la realidad. Y esto se prueba asi: porque estar en
la inteligencia y en la realidad es mayor que sélo en la
inteligencia. Y si ese ente estd en la sola inteligencia, sera
mayor que él cualquier cosa que también esté en la rea-
lidad, y asi lo que es mayor que todas las cosas serd menor
que algo; no serd pues mayor que todas las cosas, lo gue
ciertamente es contradictorio. Y por lo tanto es mnecesario
que la cosa mayor que todas, cuya existencia ya estad pro-
bada en la inteligencia, no sb6lo en ella sino también en la
realidad exista, porque de otro modo no podria ser mayor
que todas las cosas.

II. Quizd pueda responderse que se dice que esto ya
existe en mi inteligencia no por otro motivo siho porque
entiendo lo que se dice. 3 No podria también decirse que
tengo igualmente en la inteligencia no importa qué cosas
falsas, y que por lo tanto de ningin modo tienen existen-
cia en si mismas, toda vez que si alguno las dice yo entiendo
cualquier cosa que él diga? ;A no ser que quiza conste que
ese ente es tal que no pueda tenerse en el pensaminto del
mismo modo que las cosas falsas o dudosas, y por eso no se
dice que yo pienso ese enunciado o lo tengo en el pensa-
miento, sino que lo entiendo y lo tengo en la inteligencia,
porque tan luego no puedo pensarlo de otro modo que no
sea entendiendo, vale decir aprehendiendo con el conoci-
miento que eso existe en la realidad? Pero si es asi, en pri-
mer lugar, no seri entonces ya distinto y precedente en el
tiempo, tener una cosa en la inteligencia que entender que



—_ 92 —

unquam poterit esse credibile, cum dictum et auditum fuerit
istud, non eo modo posse cogitari non esse, quo etiam potest
cogitari non esse Deus. Nam si non potest, cur contra ne-
gantem aut dubitantem, quod sit aliqua talis natura, tota
ista disputatio est assumpta? Postremo, quod tale sit illud,
ut non possit nisi mox cogitatum indubitabilis existentie
suge certo percipi intellectu, indubio aliquo probandum mihi
est argumento. non autem isto, quod jam sit hoe in intellectu
meo, cum auditum intelligo; in quo similiter esse posse que-
cumque alia incerta vel etiam falsa ab aliquo, eujus verba
intelligerem dicta, adhue puto, et insuper magis, si illa de-
ceptus, ut sepe fit, crederem, qui istud nondum ecredo.

III. Unde nec illud exemplum de pictore picturam, quam
facturus est, jam in intellectu habente, satis huiec argumento
congruere. Illa enim pictura, antequam fiat, in ipsa pictoris
arte tenetur; et tale quippiam in arte artificis alicujus nihil
est aliud quam pars quedam intelligentise ipsius; quia, et
sicut sanctus Augustinus ait cum faber, arcam facturus
in opere, prius habet illam in arte, arca quee fit in opere,
non est vita; arca quee est in arte, vita est; quia vivit anima
artificis, in qua sunt ista omnia, antequam proferantur. Ut
quid enim in vivente artificis anima vita sunt ista, nisi quia
nihil sunt aliud quam scientia vel intelligentia anime ip-
sius? At vero quidquid extra illa, que ad ipsam mentis nos-
cuntur pertinere naturam, aut auditum aut excogitatum
intellectu percipitur verum, aliud sine dubio est verum illud,
aliud intellectus ipse quo capitur. Quocirca, etiamsi verum
sit esse aliquid quo majus quidquam nequeat cogitari, non
tamen hoc auditum et intellectum tale est, qualis nondum
facta pictura in intellectu pictoris.

IV. Huce accedit illud, quod pretaxatum est superius,
quia scilicet illud omnibus que cogitari possint majus, quod



— 03 —

una cosa existe, que es lo siguiente en el tiempo: como suce-
de con la pintura, que primero estd en la mente del pintor
y luego en la obra. En segundo lugar, con dificultad podra
jamas ser creible, una vez dicho y oido eso, que no puqda
pensarse que no existe del mismo modo con que también
puede pensarse que no existe Dios. Pues si no se puede,
ipor qué se ha emprendido toda esa discusién contra el
que niega o duda que exista una tal naturaleza? Finalmen-
te, para probarme que él es tal que no puede, en cuanto
se lo piensa, sino ser percibido con el entendimiento seguro
de su indudable existencia, se necesita un argumento ma-
nifiesto, no por cierto éste: que ya estd en mi inteligencia
cuando entiendo lo que oigo; en la que, sigo pensando,
igualmente pueden estar cualesquiera otras cosas Inciertas
o hasta falsas dichas por alguien cuyas palabras entendiera;
y todavia mas pueden estarlo si engafiado por ellas, como a
menudo sucede, las creyera, en tanto no ereo aun esotro.

III. De donde tampoco puede convenir suficientemen-
te a este argumento el ejemplo aquél del pintor que ya
tiene en su inteligencia la pintura que va a hacer. Pues
esa pintura, antes de ser hecha, esti en el arte mismo del
pintor y una cosa tal en el arte de un artifice cualquiera,
no es otra cosa que cierta parte de su misma inteligencia;
porque, y asi como dice San Agustin (1), cuando un obre-
ro que ha de fabricar un cofre, lo tiene primero en su arte,
el cofre que resulta fabricado no es vida, pero el que existe
en el arte si es vida porque vive en el alma del artifice en la
cual todas estas cosas estin antes de ser producidas. 3 Pues
por qué estas cosas son vida en el alma viviente del arti-
fice a no ser porque no son ninguna otra cosa sino la ciencia
o la inteligencia del alma misma? Pero si cualquier cosa
verdadera (fuera de aquéllas que se sabe pertenecen a
la naturaleza misma de la mente) percibe la inteligencia
habiéndola oido o excogitado, indudablemente esa cosa ver-
dadera y la inteligencia misma por la cual es percibida son
dos cosas distintas. Por lo que, aunque sea verdad que hay
algo tal que nada mayor que eso pueda concebirse, sin em-
bargo, esto que se ha oido y entendido no es tal cual la
pintura ain no hecha en la inteligencia del pintor.

(1) In Ioh, tract. 1. (Migne, P. L., t. XXXV, col. 1387).



— 04 —

nihil aliud posse esse dicitur quam ipse Deus, tam ego se-
cundum rem, vel ex specie mihi vel ex genere notam, cogi-
tare auditum vel in intellectu habere non possum, quam nec
ipsum Deum, quem utique ob hoe ipsum etiam non esse
cogitare possum. Neque enim rem ipsam novi, aut ex alia
possum conjicere simili, quandoquidem et tu talem asseris
1llam, ut esse non possit simile quidquam. Nam si de homine
aliquo mihi prorsus ignoto, quem etiam esse nescirem, dici
tamen aliquid audirem, per illam specialem generalemve
notitiam, qua quid sit homo vel homines novi, de illo quoque
secundum rem ipsam, qu@ est homo, cogitare possem. Kt
tamen fieri posset ut, mentiente illo qui diceret, ipse quem
cogitarem homo non esset, cum tamen ego de illo secundum
veram nihilominus rem, non que esset ille homo, sed que est
homo quilibet, cogitarem. Nec sic igitur, ut haberem falsum
istud in cogitatione vel in intellectu, habere possum illud
cum audio dici Deus, aut aliquid omnibus majus, cum quan-
do illud secundum rem veram mihique notam cogitare pos-
sum, istud omnino nequeam nisi tantum secundum vocem,
secundum- quam solam aut vix aut numquam potest illum
cogitari verum. Siquidem, cum ita cogitatur, non tam ipsa
vox, que res est utique vera, hoe est, litterarum sonus vel
syllabarum, quam vocis audite significatio cogitetur, sed
non ita ut ab illo qui novit quid ea soleat voce significari,
a quo scilicet cogitatur secundum rem vel in sola cogitatione
veram. Verum ut ab eo qui illud non novit, et solummodo
cogitat secundum animi motum illius auditu vocis effectum
significationemque percepte vocis conantem effingere sibi;
quod mirum est, sl unquam rei veritate potuerit. Ita ergo
nec prorsus aliter adhue in intellectu meo constat illud ha-
beri, cum audio intelligoque dicentem esse aliquid magis
omnibus que valeant cogitari.

H®ee de eo, quod summa illa natura jam esse dicitur in
intellectu meo,



— 05 —

IV. A esto se agrega aquello que ya se dijo antes: a
saber, que ese ente mayor que todos los que puedan pen-
sarse, que se dice que no puede ser ningun otro sino el
mismo Dios, no puedo pensarlo, habiéndolo oido, o te-
nerlo en la inteligencia conforme a una cosa que me sea
conocida, ya por su especie, ya por su género, como tampo-
co es posible hacerlo con el mismo Dios, a quien ciertamente
por esto también puedo pensar que no existe.

Porque ni conozco la cosa misma, ni puedo conjetu-
rarla de otra semejante, toda vez que ti afirmas que es
tal que nada semejante puede haber. Pues s1 yo escuchara
decir algo de algin hombre que me fuera completamente
desconocido, que ni siquiera supiera que existe, sin embar-
20, por esa nocién especifica o genérica por la que sé qué
sea un hombre o los hombres también acerca de él podria
pensar segin la cosa misma, que es el hombre, Y con
todo, podria suceder que, por una mentira del que habla,
ese en quien yo pensase, no fuera un hombre, aunque yo
pensara sobre él de acuerdo a una cosa verdadera, que no
fuera precisamente ese hombre, pero si lo que es un hombre
cualquiera. Y no obstante, tampoco asi, como podria tener
esta falsedad en el pensamiento o en la inteligencia, puedo
tener el enunciado ‘‘Dios’’ o ‘‘algo mayor que todas las
cosas’’, toda vez que si bien puedo pensar aquello segin
una cosa verdadera y que conozco, esto no puedo pensarlo
en absoluto a no ser tan sélo segin la palabra, con cuya
sola conformidad o apenas, o nunca, podra pensarse nada
verdadero, supuesto que, cuando asi se piensa, no tanto se
plensa la palabra misma —que es ciertamente una cosa ver-
dadera—, vale decir el sonido de las letras o de las silabas,
cuanto el significado de la palabra escuchada; pero no como
plensa aquél que conoce qué se acostumbra a significar con
esa palabra, quien piensa tan luego segiin una cosa verda-
dera, aunque sea en el solo pensamiento; sino como quien
no conoce ese ente y tan s6lo lo piensa segtin el movimiento
del alma producido por la audicién de esa palabra e intenta
Imaginarse el significado de la palabra escuchada; lo que
seria cosa de maravilla, si alguna vez pudiera lograrlo de
acuerdo a la verdad de la cosa. Y asi por lo tanto, hasta
el presente, cuando escucho y entiendo al que dice que
hay un ser mayor que todos los que puedan pensarse, no



— 0B —

V. Quod dutem et in re necessario esse inde mihi proba-
tur, quia, nisi fuerit, quidquid est in re majus illa erit, ac
per hoe non erit illud majus omnibus, quod utique jam esse
probatum est in intellectu, ad hoc respondeo. Si esse dicen-
dum est in intellectu, quod secundum veritatem cujusquam
rei nequit saltem cogitari, et hoe in meo sic esse non denego.
Sed quia per hoe esse quoque in re non potest ullatenus
obtinere, illud ei esse adhue penitus non concedo, quousque
mihi argumento probetur indubio. Quod qui esse dicit hoc
quod majus omnibus aliter non erit omnibus majus, non
satls attendit cui loquatur. Ego enim nondum dico, imo
etlam nego vel dubito, ulla re vera esse majus illud; neec
aliud el esse concedo quam illud, si dicendum est esse, cum
secundum vocem tantum auditam rem prorsus ignotam sibi
conatur animus effingere. Quomodo igitur inde mihi pro-
batur, majus illud rei veritate subsistere, quia constet i1llud
majus omnibus esse, cum id ego eousque negem adhuc du-
bitemve constare, ut ne in intellectu quidem vel cogitatione
mea eo saltem modo majus ipsum esse dicam, quo dubia
etiam multa sunt et incerta? Prius enim certum mihi necesse
est fiat, re vera esse alicubi majus ipsum, et tum demum

ex eo, quod majus est omnibus in seipso quoque subsistere,
non erit ambiguum.

VI. Exempli gratia: Ajunt quidam alicubi oceani esse
insulam, quam ex difficultate vel potius ex impossibilitate
inveniendi, quod non est, cognominant aliqui perditam;
quamque fabulantur multo amplius quam de fortunatis in-
sulis fertur, divitiarum deliciarumque omnium inestimabili
ubertate pollere, nulloque possessore aut habitatore univer-
sis alils, quas incolunt homines, terris possidentorum re-
dundantia usquequaque prestare. Hoc ita esse dicat mihi
quispiam, et ego facile dictum, in quo nihil est difficultatis,
intelligam. At si tune velut consequenter adjungat ac dicat:
non potes ultra dubitare insulam illam omnibus terris prees-



— 97 —

de otro modo que de esta tltima manera consta en mi inte-
licencia que él existe.,

Esto, en cuanto a lo que se dice acerca de que esa natura-
leza suprema, ya existe en mi inteligencia.

V. Por otra parte, en cuanto a que también existe ne-
cesariamente en la realidad, me lo prueban partiendo de
que, en caso de no existir, cualquier cosa que exista en la
realidad serid mayor que ese ente y por lo tanto, no sera
el mayor de todos, lo cual se ha probado ya en la inteli-
gencia. A esto respondo: si se debe decir que estd en la
inteligencia lo que no puede siquiera pensarse segun la
verdad de una cosa cualquiera, no niego que también asi
esté en la mia. Pero como de ningin modo puede obtenerse
por esto que también exista en la realidad, no le concedo
en absoluto esa existencia hasta que no me sea probada con
un argumento incontestable. Porque quien dice que existe
porque de otro modo el ente mas grande que todos no seria
el mas grande de todos, no presta suficiente atencion a
aquél con quien habla. Pues yo no digo atn, antes bien,
niego o dudo, que ¢l sea mas grande que ninguna cosa real,
v no le concedo ser otra cosa que la que existe, si debe de-
cirse que tiene existencia, cuando tan sbélo conforme a la
palabra oida, el espiritu se esfuerza en imaginar una cosa
que ignora completamente. ; Como entonces se me prueba
que ese ente mas grande existe en la realidad porque consta
que es el mas grande de todos, si1 hasta ahora yo niego
o dudo que ello conste, al punto que ni siquiera en la in-
teligencia o en mi pensamiento diga que existe ese ente mas
erande, aunque fuera del modo de muchas cosas dudosas
e inciertas? En efecto, es necesario primero que aparezca
como evidente para mi que este ente mayor existe en algu-
na parte, y s6lo entonces, partiendo de eso, no habra duda

de que también existe en si mismo el que es mayor que
todos.

VI. Por ejemplo: dicen algunos que en cierto lugar del
océano hay una isla que, a causa de la dificultad o més
bien de la imposibilidad de encontrar lo que no existe, la
llaman perdida. Y cuentan que posee una inestimable abun-
dancia de riquezas y de todas las delicias, mucho mas de
lo que se refiere de las islas afortunadas, y que sin que



— 98 —

tantiorem vere esse alicubi in re, quam in intellectu tuo non
ambigis esse; et quia prestantius est non in intellectu solo,
sed etiam esse in re, ideo sic eam necesse est esse, quia, nisi
fuerit, quecumque alia in re est terra prestantior illa erit,
ac sle ipsa jam a te prastantior intellecta presestantior non
erit. S1, inquam, per heec ille mihi velit astruere de insula
1lla, quod vere sit, ambigendum ultra non esse, aut jocari
ipsum credam, aut nescio quem stultiorem debeam reputare,
utrum me, s1 el concedam, an 1llum, si se putet aliqua cer-
titudine insule essentiam astruere, nisi prius ipsam prees-
tantiam ejus solummodo, sicut rem vere atque indubie exis-
tentem, nec ullatenus sicut falsum aut incertum aliquid in
intelleectu meo esse docuerit.

VII. Heee interim ad objecta insipiens ille responderit,
cul cum deinceps asseritur tale esse majus illud, ut nec sola
cogitatione valeat non esse, et hoec rursus non aliunde pro-
batur, quam eo ipso quod aliter non erit omnibus majus
idem ipsum, possit referre responsum et dicere: Quando-
nam ergo rei veritate esse tale aliquid, hoc est majus omnibus
dixi, ut ex hoe mihi debeat probari in tantum etiam re ipsa
id esse, ut nec possit cogitari non esse? Quapropter certis-
simo primitus aliquo probandum est argumento aliquam
superiorem, hoec est, majorem ac meliorem omnium que sunt
esse naturam, ut ex hoe alia jam possimus omnia compro-
bare, quibus necesse est illud quod majus ac melius est om-
nibus non carere. Cum autem dicitur, quod summa res ista
non esse nequeat cogitari, melius fortasse diceretur, quod
non esse aut etiam posse non esse non possit intelligi; nam
secundum proprietatem verbi istius falsa nequeunt intelligi,
que possunt utique eo modo cogitarli quo Deum non esse
insipiens cogitavit. Et me quoque esse certissime scio, sed et
posse non esse nihilominus scio; summum vero illud, quod
est Deus, et esse et non esse non posse indubitanter intelligo.
Cogitare autem me non esse, quamdiu esse certissime sclo,



— 09 —

nadie la posea o la habite sobrepasa en plenitud de bienes
a todas las otras tierras que los hombres habitan.

Supongamos que alguien me diga que esto es asi, ¥y yo
entenderé facilmente To dicho, en lo que ninguna dificul-
tad hay. Pero si después, como sacando conclusiones, ana-
da y diga: no puedes ya dudar que esa isla, superior a
todas las tierras, que no dudas que existe en tu inteligen-
cia, existe de verdad en alguna parte; y como es superior
existir no en la sola inteligencia, sino también en la reali-
dad, por lo tanto es necesario que ella exista porque, de
no existir, cualquier otra tierra que exista en realidad se-
ra mejor que ella y de este modo la que ya ha sido con-
cebida por ti, como la mas excelente, no lo sera.

Y yo digo: si por estos razonamientos quisiera él econven-
cerme que ya no deba dudarse de la existencia real de esa
isla, o bien creeria que estd bromeando o bien dudaria a
cual de los dos deba considerar mas tonto: si a mi en caso
de asentir, o a él, por pensar que asegura con alguna cer-
tidumbre la existencia de esa isla sin hacer ver primero
que su excelencia existe del mismo modo que una cosa de
existencia real e indubitable, y de ninguna manera como
puede estar en mi inteligencia algo falso o incierto.

VII. Asi responderia el necio aquél a las objeciones; ¥y
si después se le asegura que ese ente mayor es tal que ni
siquiera en el solo pensamiento pueda no existir, y esto
nuevamente se prueba no de otro modo que por lo mismo
que, en otra forma, no seria el mayor de todos, podria
repetir la respuesta y decir: ; Cuando dije yo que en rea-
lidad de verdad existe un ente tal, vale decir, el mayor
de todos, para que por ello deba probarseme que tan de
veras existe que ni s1qu1era pueda pensarse que no existe ?
Por lo cual es necesario probar primero con un argumen-
to muy verdadero que hay una naturaleza superior, es
decir, mayor y mejor que todas las que existen, de modo
que de esto podamos ya deducir todas las demas cosas de
las que es preciso no carezca el ente mayor y mejor que
todos. Pero cuando se dice que no se puede pensar que
esta naturaleza suprema no exista, mejor quizd se diria
que no puede entenderse que no exista o ain que pueda
no existir; pues segiin el sentido propio de esa palabra, las



— 100 —

nescio utrum possim; sed si possum, cur non et quidquid
aliud eadem certitudine scio? Si autem non possum, non erit
jam istud proprium Deo.

VIII. Cetera libelli illius tam veraciter et tam preclare
sunt magnificeque disserta, tanta denique referta utilitate
et pil ac sancti affectus intimo quodam odore fragrantia,
ut nullo modo propter illa quee in initiis recte quidem sensa,
sed minus firmiter argumentata sunt, ista sint contemnen-
da; sed illa potius argumentanda robustius, ac omnia cum
ingenti veneratione et laude suscipienda.



— 101 —

cosas falsas no pueden entenderse, bien que clertamente
pueden pensarse del mismo modo que el necio pensdé que
Dios no existe. Y también sé con mucha certidumbre que
yo existo, pero no obstante que podria no existir; mas sin
lugar a dudas entiendo que ese ser supremo, que es Dios,
existe y no puede no existir. Por otra parte, no sé si po-
dria pensar que yo no existo, toda vez que con mucha cer-
tidumbre sé que existo; pero en caso de poder, ;por qué no
(podria) igualmente con respecto a cualquier otra cosa que
sé con la misma certidumbre? Pero si no puedo, no sera ya
esto exclusivo de Dios.

VIII. Lo demas de ese opiisculo estd tan veraz, clara y
magnificamente expuesto, y finalmente de tanta atilidad
lleno y como perfumado con una especie de intimo olor de
afecto santo y piadoso, que de ninguna manera debe tener-
se en menos por culpa de lo que en el comienzo, aunque
rectamente sentido, estd argumentado con menos firmeza;
pero hay que probarlo antes con mas fuerza, y todo el
opusculo debera ser acogido con grande alabanza y vene-
racionm.



LIBER APOLOGETICUS S. ANSELMI
CONTRA GAUNILONEM RESPONDENTEM
PRO INSIPIENTE

Quoniam non me reprehendit in his dictis ille insipiens,
contra quem sum locutus in meo opusculo, sed quidam non
insipiens et catholicus pro insipiente, sufficere mihi potest
respondere catholico.

CAPUT I

Generatim refellitur adversarii ratiocinatio, et ostenditur
1d quo majus cogitart non polest esse re 1psa.

Dieis quidem (quicumque es qui dicis haee posse dicere insi-
pientem) quia non est in intellectu aliquid quo majus cogi-
tari non possit, aliter quam quod secundum veritatem cu-
jusque rei nequit saltem cogitari; et quia non magis conse-
quitur hoe, quod dico, quo majus cogitari non possit ex eo
quia est in intellectu esse et in re, quam perditam insulam
certissime existere ex eo quia, cum describitur verbis, au-
diens eam non ambigit in intellectu suo esse.

Ego vero dico: Si quo majus cogitari non potest non in-
telligitur vel cogitatur, nec est in intellectu vel cogitatione,
profecto Deus aut non est quo majus cogitari non possit,
aut non intelligitur vel cogitatur et non est in intellectu vel
cogitatione. Quod quam falsum sit, fide et conscientia tua
pro firmissimo utor argumento. Ergo quo majus cogitari
non potest, vere intelligitur et cogitatur, et est in intellectu
et cogitatione. Quare aut vera non sunt quibus contra co-



LIBRO APOLOGETICO DE SAN ANSELMO CONTRA
GAUNILON QUE DEFIENDE AL NECIO

Puesto que no es el necio, contra quien hablé en mi opis-
culo, el que me reprende en esas palabras, sino algnien que
no es necio y si un catélico que habla por el necio, me sera
suficiente responder al catdlico.

CAPITULO I

Se refuta en general el razonamiento del adversaric y se
hace ver que ese ente tal que nada mayor puede concebirse
existe realmente.

Dices pues (quienquiera que seas ti, que dices que el
necio hubiera podido decirlo) que un ente tal que nada ma-
yor pueda pensarse no existe en la inteligencia de modo dis-
tinto que lo que segiin la verdad de cada cosa, no puede si-
quiera pensarse; y que esto que yo digo: ‘‘que ese ente tal
gue nada mayor puede concebirse existe también en la rea-
lidad porque existe en la inteligencia’’, no resulta natu-
ralmente de ella, asi como tampoco resulta evidentemente
real la existencia de una isla perdida porque, cuando se la

describe con palabras, el oyente no duda que ella existe en
su entendimiento.

Pero yo digo: si ese ente tal que nada mayvor puede con-
cebirse no es entendido ni pensado, ni estd en la inteli-
gencia o0 en el pensamiento, es evidente que Dios, o bien no
es el ente que no admite concebir nada mayor o bien no es
entendido ni pensado y no existe en la inteligencia o el pen-
samiento. Y para comprobar cuin falso es esto, me valgo
de tu conciencia y tu fe como del argumento mis firme.
Luego, ese ente tal que nada mayor puede concebirse es
realmente entendido y pensado, y existe en la inteligencia



— 104 —

naris probare, aut ex eis non consequitur quod te conse-
quenter opinaris concludere. Quod autem putas, ex eo quia
intelligitur aliquid quo majus cogitari nequit non consequi
illud esse in intelectu, nee si est in intellectu ideo esse in re,
certe ego dico, si vel cogitarl potest esse, necesse est illud
esse. Nam quo majus cogitari nequit non potest cogitari
esse nisl sine initio. Quidquid autem potest cogitari esse et
non est, per initium potest cogitari esse. Non ergo quo majus
cogitari nequit cogitari potest esse et non est. Si ergo potest
cogitari, ex necessitate est.

Amplius. Si utique vel cogitari potest, necesse est illud
esse. Nullus enim negans aut dubitans esse aliquid quo ma-
jus cogitari non possit, negat vel dubitat quia, si esset, nec
actu nec intellectu posset non esse. Aliter namque non esset
quo majus cogitari non posset. Sed quidquid cogitari potest
et non est, s1 esset, posset vel actu vel intellectu non esse.
Quare, si vel cogitari potest, non potest non esse quo majus
cogitari nequit. Sed ponamus non esse, si vel cogitari valet.
At quidquid cogitari potest et non est, s1 esset, non esset
quo majus cogitarli non possit. Si ergo esset quo majus co-
gitari non possit, non esset quo majus cogitari non possit;
quod nimis est absurdum. Falsum est igitur non esse aliquid
quo majus cogitari non possit, si vel cogitari potest; multo
itaque magis, si intelligi aut in intellectu esse potest.

Plus aliquid dicam. Procul dubio quidquid alicubi aut
aliquando non est, etiamsi est alicubi aut aliquando, potest
tamen cogitari numquam et nusquam esse, sicut non est ali-
cubi aut aliquando. Nam quod heri non fuit et hodie est,
sicut heri non fuisse intelligitur, ita numquam esse subin-
telligi potest; et quod hic non est et alibi est, sicut non est
hie, ita potest cogitari nusquam esse. Similiter cujus partes
gingulee non sunt ubi aut quando sunt ali® partes ejus,
omnes partes, et ideo ipsum totum, possunt cogitari num-



— 106 —

v el pensamiento. Por lo cual, 0 no son verdaderas las ra-
zones con las cuales intentas probar lo contrario, o de ellas
no se deduce lo que crees sacar en conclusiéon. En cuanto
a esto que piensas: ‘‘que de que se entienda un ente tal
que nada mayor pueda concebirse, no se deduce que ese
ente exista en la inteligencia, ni que si existe en la inteli-
oencia, exista por eso también en la realidad’’, en verdad
yo digo que si puede pensarse que existe, es necesario que
exista. Pues no puede pensarse que exista un ente tal que
nada mayor pueda concebirse a no ser que sea sin co-
mienzo. Pero cualquier cosa que puede pensarse como exis-
tiendo, y que no existe, puede pensarse que existe por
haber comenzado. Por consiguiente, ese ente tal que na-
da mayor puede concebirse no puede pensarse como exis-
tente, y no existir. Luego, si puede pensarse que existe,
necesariamente existe.

Mis atin; con que s6lo pueda pensarse, debe existir for-
zosamente. En efecto, nadie que niegue o dude de que
exista un ente tal que nada mayor pueda concebirse, pue-
de negar o dudar de que, en caso de existir, pudiera no
existir sea en la realidad, sea en la inteligencia. Pues de
otro modo no seria ese ente tal que nada mayor puede con-
cebirse. Pero cualquier cosa que puede pensarse y no existe,
en caso de tener existencia podria no existir sea en la rea-
lidad, sea en la inteligencia. Por lo cual, con que s6lo pueda
pensarse, no puede no existir ese ente tal del cual nada ma-
yor puede pensarse. Pero supongamos que no existe, bien
que pueda pensarse; mas cualquier cosa que pueda pensar-
se y que no existe, en caso de existir no podria ser ese ente
que no admite concebir nada mayor. Luego, si fuera ese
ente tal del que nada mayor puede concebirse, no seria el
dicho ente; lo cual es perfectamente absurdo. Por consi-
guiente, es falso que no existe un ente tal del que nada
mayor puede concebirse, si s6lo puede pensarse que existe;
y mucho méis por lo tanto si puede entenderse, o existir en
la inteligencia.

Algo mas diré: no hay ninguna duda de que cualquier
cosa que en determinado lugar o momento no existe, aun-
que exista en algin lugar o momento, puede sin embargo



— 106 —

quam aut nusquam esse. Nam, etsi dicatur tempus esse sem-
per et mundus ubique, non tamen illud totum semper aut
iste totus est ubique; et sicut singule partes temporis non
sunt quando alie sunt, ita possunt etiam numquam esse co-
gitari, et singulee mundi partes sicut non sunt ubi alie sunt,
ita subintelligi possunt nusquam esse; sed et quod partibus
conjunctum est, cogitatione dissolvi et non esse potest. Quare
quidquid alicubi aut aliquando totum non est, etiamsi est,
potest cogitari non esse. At quo majus nequit cogitari, si
est, non potest cogitari non esse; alioquin, si est, non est
quo majus cogitari non possit; quod non convenit. Nulla-
tenus ergo alicubi aut aliquando totum non est; sed semper
et ubique totum est.

Putasne aliquatenus posse cogitari vel intelligi, aut esse
in cogitatione vel intellectu, de quo hac intelliguntur? Si
enim non potest, non de eo possunt hac intelligi. Quod si
dicis non intelligi et non esse in intellectu, quod non penitus
intelligitur, die, quia qui non potest intueri purissiman lucem
solis, non videt lucem diei, quee non est nisi lux solis. Certe
vel hactenus intelligitur et est in intellectu quo majus co-
gitari nequit, ut hec de eo intelligantur.



— 107 —

ser concebida como no existiendo nunca ni en ningfin lugar,
asi como no existe en algin lugar o momento. Pues asi
como se entiende que ayer no existi6, lo que no existia
ayer y hoy existe, del mismo modo puede entenderse com:
no existiendo jamés; y asi como mno estd aqui lo que no
estd aqui y estd en otra parte, del mismo modo puede ser
pensado como no estando en ningin lugar. Igualmente cuan-
do algunas de las partes de un ser no estin donde o cuan-
do estan las otras, todas las partes, y por lo tanto el ser
entero puede pensarse como si nunca o en ningun lugar
tuviera existencia. Pues aunque se diga que siempre hay
tiempo y el mundo estd en todas partes, sin embargo
aquél no esta todo entero siempre, y éste no esta todo entero
en todo lugar; y asi como unas partes del tiempo no exis-
ten cuando existen otras, del mismo modo también pueden
pensarse como no teniendo jamas existencia; y asi como
unas partes del mundo no estin donde estin otras, del
mismo modo pueden ser concebidas no existiendo en ningiin
lugar. Pero también lo que esta formado por partes, puede
ser disuelto por el pensamiento y no existir. Por lo cual
cualquier cosa que no existe enteramente en algin lugar
o tiempo puede pensarse como inexistente, aunque exista.
Pero si existe ese ente tal que nada mayor pueda conce-
birse, no puede pensarse como inexistente; de otra manera,
si existe, no es tal que nada mayor pueda concebirse: lo
cual es contradictorio. Por consiguiente, de ningin modo
en algin lugar o alguna vez puede no existir por entero, si-
no que siempre y en todo lugar existe todo entero. § No pien-
sas que ese ente del cual estas cosas entendemos puede ser
hasta cierto punto pensado o entendido, o existir en el pen-
samiento o en la inteligencia? Pues si no puede, no podrian
entenderse estas cosas sobre él. Porque si dices que lo que
no se entiende perfectamente, no se entiende y no existe
en la inteligencia, di también que quien no puede ver la
purisima luz del sol no ve tampoco la luz del dia, que no
es sino la luz del sol. Hasta ahora, al menos se entiende
y existe en la inteligencia un ente tal que nada mayor

puede pensarse, pues que se entienden estas cosas acerca
de él.



CAPUT 1I

Magis urgetur ratiocinatio preposita, et ostenditur id quo
majus cogitart nequit cogitari posse, atque adeo etiam esse.

Dixi 1taque in argumentatione, quam reprehendis, quia
cum Insiplens audit proferri quo majus cogitari non potest,
intelligit quod audit. Utique qui non intelligit, si nota lin-
gua dicitur, aut nullum aut nimis obrutum habet intellee-
tum. Deinde dixi quia si intelligitur, est in intelectu. An
est in nullo intellectu quod necessario in rei veritate esse
monstratum est?

Sed dicis, quia et si est in intellectu, non tamen consequen-
tur intelligitur. Vide, quia consequitur esse in intellectu, ex
eo quia intelligitur. Sicut enim quod cogitatur cogitatione
cogitatur, et quod cogitatione cogitatur, sicut cogitatur sic
est in cogitatione, ita quod intelligitur intellectu intelligitur,
et quod intellectu intelligitur, sicut intelligitur sic est In
intellectu. Quid hoc planius?

Postea dixi, quia si est vel in solo intellectu, potest cogi-
tari esse et in re, quod majus est. Si1 ergo in intellectu solo
est, idipsum, scilicet, quo majus non potest cogitari, est quo
majus cogitari potest: rogo quid consequentius? An enim,
si est vel in solo intellectu, non potest cogitari esse et in re?
Aut si potest, nonne qui hoe cogitat aliquid cogitat majus
eo, si est in solo intellectu? Quid ergo consequentius quam,
s1 quo majus cogitari nequit est in solo intellectu, idem esse
quo majus cogitari possit?

Sed utique, quo majus cogitari potest, in nullo intellectu



CAPITULO II

Se¢ analiza mds detalladamente el razonamiento anterior
y se muestra que ese ente tal del que mada mayor
puede concebirse puede pensarse, y mds aun existir,

He dicho pues en la demostraciéon que ta criticas, que
cuando el necio oye decir: ‘““un ente tal que mayor no
puede pensarse’’, entiende lo que oye. Pues quien no lo
entiende, si se dice en una lengua conocida, o no tiene
inteligencia, o la tiene demasiado embotada. Luego dije
que si se lo entiende, existe en la inteligencia. ;O es que
en ninguna inteligencia existe lo que se ha demostrado
que necesariamente existe en la realidad?

Pero dices que si existe en la inteligencia, con todo no
se deduce en consecuencia que se lo entienda. Mira que
se deduce que existe en la inteligencia partiendo de que
se entiende. Pues asi como lo que se piensa, se plensa con
el pensamiento, y lo que se piensa con el pensamiento esta
en el pensamiento tal como se piensa, del mismo modo
lo que se entiende con la inteligencia, y lo que se entiende
con la inteligencia estd en la inteligencia tal como se
entiende. § Qué mas evidente que esto?

Después dije que si existe en la sola inteligencia, puede
pensarse que también existe en la realidad, lo que es
mayor. Pues si existe en la sola inteligencia, tan luego eso
mismo que no admite concebir nada mayor es de tal natu-
raleza que algo mayor que él puede concebirse; yo pre-
gunto j3qué cosa mas congruente? En efecto, si existe en
la sola inteligencia jno puede pensarse que también en la
realidad? Y si1 se puede, quien lo piensa jno piensa algo
mayor que lo que existe en la sola inteligencia? j Qué cosa
pues mas congruente que si el ente tal que nada mayor
puede concebirse existe en la sola inteligencia, este ente
es de tal naturaleza que algo mayor que él pueda concebirse?



— 110 —

est quo majus cogitari non possit. An ergo non consequitur,
quo majus cogitari nequit, si est in ullo intellectu, non esse
in solo intellectu? Si enim est in solo intellectu, est quo
majus cogitari potest; quod non convenit.



— 111 —

Pero ciertamente aquel del cual se puede concebir algo
mayor no es en ninguna inteligencia aquel del cual no pue-
de concebirse otro mayor. ; No se sigue de esto en consecuen-
cia que si existe en algun intelecto ese ente tal que nada
mayor puede concebirse, no sélo en la inteligencia existe?
Pues si esta en sola la inteligencia, hay algo que se puede
pensar mayor; lo cual es contradictorio.



CAPUT III

Ad nstantiam adversarii: quod sequeretur insulam fictitiam
esse re 1psa, quia cogitatur,

Sed tale est, inquis, ac si aliquis insulam oceani omnes
terras sua fertilitate vincentem, que difficultate, immo im-
possibilitate inveniendi quod non est, perdita nominatur,
dicat ideirco non posse dubitari vere esse in re, quia verbis
descriptam facile quis intelligit.

Fidens loquor, quia si quis invenerit mihi aliquid aut re
ipsa aut sola cogitatione existens, preter quo majus cogitari
non possit, cul aptare valeat connexionem hujus mee argu-
mentationis, inveniam et dabo illi perditam insulam amplius
non perdendam.

Palam autem jam videtur, quo non valet cogitari majus,
non posse cogitari non esse, quod tam certa ratione veritatis
existit; aliter enim nullatenus existeret.

Denique, si quis dicit, se cogitare illud non esse ; dico quia,
cum hoe cogitat, aut cogitat aliquid quo majus cogitari non
possit, aut non cogitat. Si non cogitat, non cogitat non esse
quod non cogitat. Si vero cogitat, utique cogitat aliquid
quod nec cogitari non esse possit. S1 enim posset cogitari
non esse, cogitari posset habere principium et finem; sed
hoe non potest. Qui ergo illud cogitat, aliquid cogitat quod
nec cogitari possit non esse; hoc vero qui cogitat, non cogitat
idipsum non esse; alioquin cogitat quod cogitari non potest.
Non igitur potest cogitari non esse quo majus cogitari nequit.



CAPITULO III

Respuesta a la instancia del adversario: que se seguiria la
real existencia de la isla ficticia, porque se la premsa.

Pero ti afirmas que esto es lo mismo que si alguien dijera
que una isla del océano, superior a todas las tierras por
su fertilidad, y a la que por la dificultad, mejor dicho la
imposibilidad de encontrar lo que no existe, se la denomi-
nara perdida, tiene una existencia real e indubitable sdlo
porque cualquiera entiende facilmente cuando se la des-
cribe con palabras.

Yo afirmo confiado, que si alguien llegara a presentarme
alguna cosa —excepto ese ente tal que nada mayor puede
concebirse— que existiera sea de verdad, sea en el solo
pensamiento, v a la cual pudiera aplicarse la concatenacion
de éste mi razonamiento, encontraré para él y le daré gus-
toso la isla perdida que ya no habra de perderse.

Pero ya se ve manifiestamente que no puede pensarse
que no exista ese ente tal que nada mayor puede concebirse
pues que con tan segura razén de verdad existe; de otro
modo, en efecto, de ninguna manera existiria.

Finalmente, si alguien dice que piensa que aquél no existe,
yo le contesto que, cuando piensa esto, o plensa un ente
tal que mayor no pueda concebirse, o no lo piensa. Si no
lo piensa, no piensa que no existe lo que piensa. Pero si
lo piensa, clertamente pilensa algo que ni puede conce-
birse que no exista. Pues si budiera pensarse que no exis-
te, podria pensarse que tiene pr1n01p10 y fin; pero esto
no se puede. Luego quien lo piensa, piensa algo que ni con-
cebirse puede que no exista. Quien lo piensa, pues, no pien-
sa que este ente no exista; de otro modo pensaria lo que
no puede pensarse. Por consiguiente, no puede pensarse
que no existe ese ente tal que nada mayor puede conce-
birse.



CAPUT IV

Differentia inter posse cogitars et intelligi non esse.

Quod autem dicis quia cum dicitur, quod summa res ista
non esse nequeat cogitari, melius fortasse diceretur, quod
non esse aut etiam posse non esse non possit intelligi, potius
dicendum fuit, non possit cogitari. Si enim dixissem rem
ipsam non posse intelligi non esse, fortasse tu ipse, qui dicis
quia secundum proprietatem verbi istius falsa nequeunt in-
telligi, objiceres, nihil quod est posse intelligi non esse;
falsum est enim non esse quod est; quare non esset proprium
Deo non posse intelligi non esse. Quod si aliquid eorum quee
certissime sunt potest intelligi non esse, similiter et alia
certa non esse posse intelligi. Sed hoec utique non potest
objici de cogitatione, si bene consideretur. Nam etsi nulla
que sunt possunt intelligi non esse, omnia tamen possunt
cogitari non esse, preter id quod summe est.

Illa quippe omnia et sola possunt cogitari non esse, que
initium aut finem aut partium habent conjunctionem et
sicut jam dixi, quidquid alicubi aut aliquando totum non
est. Illud vero solum non potest cogitari non esse in quo
initium nec finem nec partium conjunctionem, et quod non
nisi semper et ubique totum ulla invenit cogitatio.

Scito igitur, quia potes cogitare te non esse, quamdiu esse
certissime scis; quod te miror dixisse nescire. Multa namque
cogitamus non esse que scimus esse, et multa esse qua non
esse secimus, non existimando, sed fingendo ita esse, cogitamus.

Et quidem possumus cogitare aliquid non esse, quamdiu
scimus esse, quia simul et illud possumus et istud scimus;



CAPITULO IV

Diferencia enire poder pensarse y entenderse la inexistencia.

En cuanto a lo que afirmas: que cuando se dice que no
puede ‘‘pensarse’’ que no exista este ente supremo, quiza
seria mejor decir que no puede ‘‘entenderse’’ que no
exista 0 aun que pueda no existir, me parece preferibls
decir que no puede ‘‘pensarse’’. En efecto, si dijera que
no puede entenderse que no exista ese ser supremo, quiza
ti mismo, que dices que segin el sentido propio de esta
palabra las cosas falsas no pueden entenderse, me objetarias
que nada que tenga existencia puede entenderse como In-
existente; puesto que es falso que no existe lo que existe;
por lo cual no seria tinicamente propio de Dios no poder
ser entendido como inexistente., Y si alguna de las cosas
que tienen indubitable existencia puede ser entendida como
inexistente, igualmente puede entenderse que no existen
las demas cosas ciertas. Pero esto, si bien se considera, no
puede objetarse si hablamos de ‘‘pensamiento’’. Pues aun-
que ninguna de las cosas existentes puede entenderse como
inexistente, todas sin embargo pueden pensarse como tales,
excepto ese ser supremo.

En efecto, todas aquellas cosas, y solamente ésas, que
tienen principlo, o fin, o conjuncién de partes y, como
ya dije, todo cuanto no existe enteramente en algin lugar
o tiempo, pueden pensarse como inexistentes. Pero sélo
aquél que no tiene principio ni fin, ni conjuncién de par-
tes y que el pensamiento no encuentra sino en todo lugar y
siempre, no puede ser concebido como inexistente.

Sabe pues, que puedes pensar que t no existes, aunque
sepas con plena seguridad que existes, lo cual me admiro
que hayas dicho ignorar. Puesto que pensamos que no exis-
ten muchas cosas que sabemos que existen, y pensamos que
existen muchas otras que sabemos que no existen, no cre-
yéndolo, pero fingiendo que asi es.



— 116 —

et non possumus cogitare non esse quamdiu scimus esse, quia
non possumus cogitare esse simul et non esse. Si quis igitur
sic distinguat hujus prolationis has duas sententias, intel-
liget, nihil, quamdiu esse scitur posse cogitari non esse, et
quidquid est, preter id quo majus cogitari nequit, etiam
cum scitur esse posse cogitari non esse.

Sic igitur et proprium est Deo non posse non esse cogitari,
et tamen multa non possunt cogitari, quamdiu sunt, non esse.

Quod tamen dicatur cogitari Deus non esse, in isto libello
puto sufficienter esse dictum.



— 117 —

Y en verdad podemos pensar que algo no existe, bien
que sepamos que existe, porque a un mismo tiempo pode-
mos eso y sabemos esto; y con todo, no podemos pensar
que no existe si sabemos que existe, porque no podemos
pensar a la vez que existe y no existe. Quien distinga,
pues, asi los dos sentidos de esta asercién, entendera que
nada, en tanto se sabe que existe, puede ser pensado como
inexistente, y que cualquier cosa que existe, excepto el
ente que no admite concebir otro mayor, puede pensarse
como inexistente, aun cuando se sepa que existe.

Asi entonces, es propio de Dios no poder ser pensado
como inexistente, y sin embargo muchas cosas no pueden
pensarse como inexistentes, en tanto se sabe que existen.

En cuanto que, sin embargo, pueda decirse que se piensa
que Dios no existe, ereo haber tratado suficientemente
dicho punto en este opusculo.



CAPUT V

Specialis discussio variorum adversarii dictorum, ac primo
quidemn quod wnitio infideliter retulerit ratiocinationem quam
refellendam suScepit.

Qualia vero sint et alia quee mihi objicis pro insipiente,
facile est deprehendere vel parum sapienti, et ideo id osten-
dere supersedendum existimaveram. Sed quoniam audio qui-
busdam ea legentibus aliquid contra me valere videri, pau-
cis de illis commemorabo.

Primum, quod s@pe repetis me dicere, quia quod est majus
omnibus est in intellectu, et s1 est in intellectu, est et in re;
aliter enim omnibus majus non esset omnibus majus. Nus-
quam in omnibus dietis meis invenitur talis probatio. Non
enim idem valet, quod dicitur majus omnibus et quo majus
cogitari nequit ad probandum quia est in re quod dicitur.
Si quis enim dicat, quo majus cogitari non possit non esse
aliquid in re, aut posse non esse, aut vel non esse posse co-
gitari, facile refelli potest. Nam quod non est potest non
esse, et quod non esse potest cogitari potest non esse. Quid-
quid autem cogitari potest non esse, si est, non est quo
majus cogitari non possit; quod si non est, utique si esset,
non esset quo majus non possit cogitari. Sed diei non potest:
quia quo majus non possit cogitari, si est, non est quo majus
cogitari non possit, aut si esset, non esset quo non possit
cogitari majus. Patet ergo, quia nec non est, nec potest non
esse, aut cogitari non esse. Aliter enim, non est quod dicitur,
et s1 esset, non esset.



CAPITULO V

Discusién especial sobre diversas afirmaciones del adversario
y por empezar, que al comienzo ha reproducido con
infidelidad el razonamiento que intenta refutar.

Aun a alguien que sepa poco le resultaria facil refutar
todas las otras razones que me objetas en nombre del necio,
y por lo tanto consideré que podia ahorrarme la demos-
tracién. Pero puesto que oigo decir que a muchos lectores
les parece que tienen alguna fuerza contra mi, me referiré
a ellas en pocas palabras.

Primero, repites a menudo que yo digo que el ente mayor
de todos existe en la inteligencia, y si existe en la inte-
ligencia, también existe en la realidad, pues de otro modo
el mayor de todos no seria el mayor de todos. Pero en nin-
gun lugar de cuanto he escrito puede encontrarse argumen-
to tal. Pues que no vale lo mismo decir ‘‘el mayor de
todos’’ y ‘“tal que mayor no puede pensarse’’ para prohar
que de veras existe lo que se dice. En efecto, si alguien
dijera que ese ente tal que nada mayor puede concebirse
no es una cosa real, o puede no serlo, o hasta que puede
pensarse que no existe, facilmente puede refutarsele. Pues
lo que no existe, puede no existir; y lo que puede no existir,
puede pensarse como inexistente. Cualquier cosa empero
que puede pensarse que no existe, si existe, no es tal que
nada mayor pueda concebirse; y si no existe, ciertamente
aunque existiera, no seria tal que nada mayor pueda con-
cebirse. Pero no puede decirse que ese ente tal que nada
mayor puede concebirse, si existe, no es tal que nada ma-
yor pueda concebirse; o si existiera, no seria tal que nada
mayor pueda concebirse. Por lo tanto es bien claro que
ni es inexistente, ni puede no existir, 0 pensarse que no
exista. De otra manera, pues, si existe, no es lo que se
dice, y si existiera, no lo seria.



— 120 —

Hoc autem non tam facile probari posse videtur de eo
quod majus dicitur omnibus. Non enim ita patet, quia
quod non esse cogitari potest, non est majus omnibus que
sunt, sicut quia non est quo majus cogitari non possit; nec
sic est indubitabile, quia si est aliquid majus omnibus, non
est aliud, quam quo majus non possit cogitari, aut si esset,
non esset similiter aliquid, quomodo certum est de eo quod
dicitur quo majus cogitari nequit. Quid enim, si quis dicat
esse aliquid majus omnibus quee sunt, et idipsum tamen
posse cogitari non esse, et aliquid majus eo, etiamsi non sit,
posse tamen cogitari; an hic sic aperte inferri potest: non est
ergo majus omnibus quae sunt, sicut ubi apertissime dicere-
tur: ergo non est quo majus cogitar: nequit? Illud namque
alio indiget argumento quam hoe quod dicitur omnibus ma-
jus; In isto vero mon est opus alio, quam hoe ipso quod
sonat: quo majus cogitari non possit.

Ergo si non similiter potest probari de eo quod majus
omnibus dieitur, quod de se per seipsum probat quo majus
nequit cogitari, injuste me reprehendisti dixisse quod non
dixi, cum tantum differat ab eo quod dixi. Si vero vel post
aliud argumentum potest, nec sic me debuisti reprehendere
dixisse quod probari potest. Utrum autem possit, facile per-
pendit qui hoc posse, quo majus cogitari nequit, cognoscit;
nullatenus enim potest intelligi quo majus cogitari non pos-
sit, nisi id quod solum omnibus est majus.

Sicut ergo quo majus cogitari nequit intelligitur et est in
intellectu, et ideo esse in rei veritate asseritur, sic quod
majus dicitur omnibus intelligi et esse in intellectu et id-
eirco re ipsa esse ex necessitate concluditur.



— 121 —

Pero esto no parece poder probarse con tanta facilidad
acerca de ese ente denominado el mayor de todos. En efecto,
no es tan evidente que lo que puede pensarse que no existe
no sea el ente mayor de todos cuantos existen, asi como
[aparece muy claro] que no es aquél que nada mayor pue-
da concebirse; y no es tan indubitable que si hay algo
mayor que todas las cosas, no sea distinto que aquél que
nada mayor puede concebirse, o que si hubiese, no habria
otra cosa semejante, asi como ello es seguro del ente que
se dice es tal, que nada mayor pueda concebirse. Pues si
alguno dijera que hay algo mayor que todas las cosas
que existen y que, sin embargo, esto mismo puede pensarse
como Inexistente, y que algo mayor que eso, aunque no
exista, puede no obstante concebirse, ;puede inferirse aqui:
‘““no es pues el ente mayor de cuantos existen’’ de modo
tan claro como donde se dijera muy manifiestamente: ‘‘lue-
2o, no es tal que nada mayor pueda concebirse’’? En efec-
to: el primero necesita de otro argumento que no sea el
simple decir el ente mayor de todos, pero el segundo no
precisa de ninguna otra cosa que del enunciado mismo: un
ente tal que nmada mayor puede concebirse.

Luego, si no puede probarse con respecto al que se deno-
mina el ente mayor de todos lo mismo que prueba de si y
por si mismo aquél que nada mayor puede concebirse, in-
justamente me has censurado haber dicho lo que yo no
dije, siendo que tanto difiere de lo que dije. Pero si, aun-
que sea desde otro argumento, puede probarse, no debiste
censurarme asl por haber dicho lo que puede probarse.
Por otra parte, si se puede, facilmente lo diserimina quien
conoce que ‘‘el ente aquel que nada mayor puede conce-
birse’’ puede hacerlo; en efecto, un ente tal que nada
mayor puede concebirse no puede entenderse a no ser sola-
mente como el mayor de todos.

Y asi entonces, como se entiende y existe en la inte-
ligencia un ente tal que nada mayor puede concebirse, y
por lo tanto se afirma que existe de verdad, del mismo



— 122 —

Vides ergo, quam recte me comparasti stulto illi, qui hoe
solo, quod descripta intelligeretur, perditam insulam esse,
vellet asserere,



— 123 —

modo se deduce que el ente llamado ‘‘el mayor de todos’’
se entiende y existe en la inteligencia, y por lo tanto existe
necesariamente de verdad.

TG ves entonces, cuidn atinadamente me comparaste a
ese tonto que pretendiera asegurar la existencia de una
isla perdida sélo porque se la entendiera al describirla.



CAPUT VI

Discutitur dictum adversari N° II et V, quod queelibet falsa
stmiliter possent intelligi, atque adeo essent.

Quod autem objicis, queelibet falsa vel dubia similiter
posse intelligi et esse in intellectu, quemadmodum illud
quod diecebam, miror quod hic sensistl contra me dubium
probare volentem, cui primum hoc sat erat, ut quolibet modo
1llud intelligi et esse in intellectu ostenderem, quatenus
consequenter consideraretur, utrum esset in solo intellectu
velut falsa, an et re ut vera. Nam si falsa et dubia hoec modo
intelliguntur et sunt in intellectu, quia, cum dicuntur, au-
diens intelligit quid dicens significet, nihil prohibet quod
dixi intelligi et esse in intellectu.

Quomodo autem sibi conveniant quod dicis, quia falsa
dicente aliquo queecumque ille diceret intelligeres, et quia
illud, quod non eo modo quo etiam falsa habentur in cogi-
tatione, non diceris auditum cogitare aut in cogitatione
habere, sed intelligere et in intellectu habere, quia scilicet
non posses hoc aliter cogitare nisi intelligendo, 1d est, scien-
tia comprehendendo re ipsa illud existere? Quomodo, in-
quam, conveniant, et faisa intelligi, et intelligere esse scientia
comprehendere existere aliquid? Nihil ad ame, tu videris.

Quod si et falsa aliquo modo intelliguntur, et non omnis
sed cujusdam intellectus est hee definitio, non debui repre-
hendi quia dixi quo majus cogitari non possit intelligi et in-
tellectu esse, etiam antequam certum esset re ipsa illud
existere.



CAPITULO VI

Se discute lo que dice el adversario en los numeros I y V'
que cualesquiera cosas falsas podrian ser igualmente
entendidas y que, por lo tanto, existirian.

En cuanto a lo que objetas: que cualesquiera cosas falsas
o dudosas pueden igualmente ser entendidas y estar en
la inteligencia del mismo modo que lo que yo deecla, me
admiro de que asi hayas objetado en contra de mi, que
queria probar una cosa dudosa y a quien en principio le
bastaba con demostrar de cualquier modo que eso era
entendido y que existia en la inteligencia, hasta tanto se
considerara consiguientemente si existe sblo en la inteligencia,
como las cosas falsas, o también en la realidad, como las
verdaderas. Pues si las cosas falsas y dudosas son entendidas
de este modo y existen en la inteligencia porque, cuando
se las dice, el oyente entiende qué quiere significar quien
habla, nada impide que lo que yo dije sea entendido y exista
en la inteligencia.

; Pero como pueden convenir entre si tus palabras, cuan-
do afirmas que al decir alguien cosas falsas, entiendes cuan-
to él dice y que porque esto no se tiene en el pensamiento
del mismo modo con que esas cosas falsas, no diras que
piensas, o tienes en el pensamiento lo que has oido, sino
que lo entiendes y lo tienes en la inteligencia ya que tan
luego no puedes pensar en esto sino entendiéndolo, vale
decir, aprehendiendo mediante la inteligencia que existe
de veras? j;De qué modo, te pregunto, pueden convenir
entre si estas dos cosas; por un lado, que las cosas falsas
se entiendan, y por otro lado, que entender es aprehender
mediante la inteligencia que algo existe? Nada de esto me
corresponde a mi, tid veras.

Y si también las cosas falsas se entienden de alguna
manera y esta definicion no es de todas, sino de ciertas
inteligencias, no debi ser censurado porque dije que un
ente tal que nada mayor puede pensarse se entiende y
existe en la inteligencia, aun antes de que fuera seguro
que existia también en la realidad.



CAPUT VII

Contra dictum aliud adversarit (ibid.) nempe quod summum
magnum eque possit concipt non esse ac Deus ab insiprente
concipitur.

Deinde, quod diecis, vix umquam posse esse credibile, cum
dictum et auditum fuerit, istud non eo modo posse cogitari
non esse, quo etiam. potest cogitari non esse Deus. Respon-
deant pro me, qui vel parvam scientiam disputandi argu-
mentandique attigerunt.

An enim rationabile est, ut idecirco neget aliquis quod
intelligit, quia esse dicitur id quod ideo negat quia non in-
telligit? Aut si1 aliquando negatur quod aliquatenus intelli-
gitur, et idem est illi quod nullatenus intelligitur, nonne
facilius probatur quod dubium est, de illo quod in aliquo
quam de eo quod in nullo est intellectu? Quare nec credibile
potest esse, ideirco quemlibet negare quo majus cogitari ne-
quit, quod auditum aliquatenus intelligit, quia negat Deum,
cujus sensum nullo modo cogitat. Aut si et illud quia non
omnino intelligitur negatur, nonne tamen facilius id quod
aliquo modo quam id quod nullo modo intelligitur probatur ?

Non ergo irrationabiliter contra insipientem ad probandum
Deum esse attuli quo majus cogitari non possit; cum 1illud
nullo modo, istud aliquo modo intelligeret.



CAPITULO VII

Contra otra afirmacién del adversario (en ese mismo pasa-

je), a saber: que el ente supremamente grande puede ser

concebido como inexistente, del mismo modo que Dios es
concebido por el mecio como no existente.

Luego, por lo que se refiere a tu objecidon, ‘‘que apenas
puede ser jamas creible que en cuanto se dice y oye este
enunciado sea imposible pensar que un ente tal no exista,
del mismo modo con que hasta puede pensarse que Dios
no existe’’: que respondan por mi quienes han adquiride
aunque sea parvamente la ciencia de discutir y argumen-
tar. 3 Es razonable, en efecto, que alguien niegue lo que
entiende porque se diga que es aquello que €l niega porque
no entiende? O si alguna vez se niega lo que de algin
modo se entiende, y es icual a aquello que de ningin modo
se entiende, jno se prueba mas facilmente una cosa dudosa
de lo que estd en alguna inteligencia que de lo que no
estd en ninguna? Por lo cual tampoco puede ser creible
que alguien niegue al ente tal que nada mayor puede
concebirse, y que de algiin modo entiende cuando se lo
enuncia, porque niega a Dios cuyo significado de ningun
modo piensa. O si también eso se niega, porque no se
entiende del todo ino se prueba sin embargo lo que es
entendido de alguna manera con mas facilidad que lo que
de ninguna se entiende?

Por lo tanto no sin razon presenté contra el necio el
argumento de ‘‘algo tal que nada mayor pueda concebir-
se’’ para probar la existencia de Dios, puesto que en cierto
modo esto lo entiende, pero a Dios de ningin modo.



CAPUT VIII

Comparatio picture N. III proposita examinatur. Et unde
conjict queat summum magnum, de quo adversarius N. IV
quaesierat.

Quod vero tam studiose probas, quo majus cogitari nequit
non tale esse qualis nondum facta pictura in intellectu pie-
toris, sine causa fit. Non enim ad hoe protuli picturam pre-
cogitatam, ut tale illud, de quo agebatur, vellem asserere;
sed tantum, ut aliquid esse in intellectu quod non in re esse
intelligeretur possem ostendere.

Item, quod quo majus cogitari nequit, secundum rem vel
ex genere tibl vel ex specie notam dicis te cogitare auditum
vel in intellectu habere non posse, quoniam ipsam rem non
nostl, nec eam ex alia similli potes conjicere, palam est rem
aliter sese habere. Quoniam namque omne minus bonum in
tantum est siwaile majori bono in quantum est bonum, patet
cuilibet rationabili menti, quia de bonis minoribus ad ma-
jora conscendendo, ex his quibus aliquid majus cogitari
potest multum possumus conjicere illud quo nihil potest
majus cogitari. Quis enim, verbi gratia, vel hoc cogitare
non potest, etiamsi non credat in re esse quod cogitat,
scilicet, si bonum est aliquid quod initium et finem habet,
multo melius esse bonum quod, licet incipiat, non tamen
desinit; et sicut istud illo melius est, ita i1sto melius esse
illud quod nec finem habet nec initium, etiamsi semper de
preterito per preesens transeat ad futurum; et sive sit in
re aliquid hujusmondi sive non sit, valde tamen eo melius
esse id quod nullo modo indiget vel cogitur mutari vel
moveri? An hoe cogitari non potest? Aut aliquid hoe majus



CAPITULO VIII

Se examina la comparacién de la pintura presentada en el
Ne III y de dénde pueda conjeturarse el ser supremamente
grande, sobre el cual indagara el adversario en el N° IV

En cuanto a lo que pruebas con tanto celo, que el ente
tal que nada mayor puede concebirse no es como la pintu-
ra ain no hecha en la inteligencia del pintor, sin motivo
te empeifias. Puesto que yo no presenté la comparacién
de la pintura preconcebida porque quisiera asegurar que
el ente del cual se trataba fuera algo semejante, sino tinica-
mente para poder mostrar cémo en la inteligencia puede
existir algo cuya inexistencia real se entiende. Igualmente,
por lo que se refiere a tu afirmacién de que no puedes
pensar su enunciacién sin tener en la inteligencia ese ente
tal que nada mayor puede concebirse, segiin una cosa que
te sea conocida ya por su género, ya por su especle, por-
que no conoces la cosa misma ni puedes conjeturarla de
otra semejante, abiertamente se manifiesta que las cosas
se dan de modo muy distinto. Porque, ya que todo bien
menor es semejante a un bien mayor en cuanto es un bien,
es evidente para toda mente racional que ascendiendo de
los bienes menores a los mayores, si partimos de los que
admiten que algo mayor que ellos pueda concebirse pode-
mos conjeturar mucho acerca de aquél que no admite que
nada mayor que él pueda concebirse. jPues quién, por
ejemplo, no ha de poder pensar siquiera esto (aunque no
crea que en la realidad exista lo que piensa), a sabker, que
81 hay algidn bien que tiene principio y fin, mucho mayor es
el bien que, suponiendo que empiece, no termina sin embar-
go; ¥ que asl como este bien es mejor que aquél, del mismo
modo es mejor que éste el que no tiene fin ni principio
aunque siempre pase desde el pasado al futuro a través
del presente; y sea que haya en la realidad algo asi, sea
que no lo haya, con todo, mucho mejor que ello es lo que
de ningin modo precisa, 0 se ve obligado a cambiarse o



— 130 —

cogitari potest? Aut non est hoe ex his quibus majus cogi-
tari valet conjicere id quo majus cogitari nequit? Est igitur,
unde possit conjici quo majus cogitari nequeat.

Sic itaque facile refelli potest insipiens, qui sacram auc-
toritatem non recipit, si negat quo majus cogitari non valet
ex alils rebus conjici posse. At si quis catholicus hoc neget,
meminerit quia tnwvistbilia Dei, a creatura mundi, per ea
que facta sunt, intellecta conspiciuntur, sempiterna quoque
ejus virtus et diwvinitas.



— 131 —

moverse? § Acaso no puede concebirse? ;O algo mayor ain
puede pensarse? ;O no es esto conjeturar ese ente tal que
nada mayor pueda concebirse partiendo de los que admiten
que se conciba algo mayor que ellos? Hay, por lo tanto,
un punto de partida de donde puede conjeturarse el ser
que no admite que ninguno mayor pueda concebirse.

Y asi, pues, puede refutarse facilmente al necio que no
admite la autoridad sagrada cuando niega que, partiendo
de otras cosas, pueda conjeturarse ese ente que nada mayor
admite concebir, Pero si es un catolico el que niega, debiera
acordarse de que: las cosas wnuvisibles de Dios, también su
eterna potencia y divinidad, se echan de ver desde la crea-
cion del mundo, siendo entendidas por las cosas que son

hechas. (})

(1) A los Romanos, I, 20.



CAPUT IX

Summum magnum cogitary et intelligr posse; et roboratur
ratio contra insiprentem facta.

Sed, et si verum esset non posse cogitari vel intelligi
lllud quo majus nequit cogitari, non tamen falsum esset,
quo majus cogitarl nequit cogitari posse et intelligi. Sicut
enim nihil prohibet diei ineffabile, licet illud diei non
possit quod ineffabile dicitur, et quemadmodum potest
cogitarl noncogitabile, quamvis illud cogitari non possit
cul convenit non-cogitable diei, ita cum dicitur quo nihil
majus valet cogitari, procul dubio quod auditur cogitari
et intelligl potest, etiamsi res illa cogitari non valeat aut
intelligi, qua majus cogitari nequit. Nam etsi quisquam
est tam insipiens, ut dicat non esse aliquid quo majus non
possit cogitarli, non tamen ita erit impudens, ut dicat se
non posse Intelligere aut cogitare quid dicat; aut si quis
talis invenitur, non modo sermo ejus est respuendus, sed
et 1pse conspuendus.

Quisquis igitur negat, aliquid esse quo majus nequeat
cogitari, utique intelligit et cogitat negationem quam facit,
quam negationem intelligere aut cogitare non potest sine
partibus ejus; pars autem ejus est quo majus cogitarl non
potest. Quicumque igitur hoc negat, intelligit et cogitat quo
majus cogitari nequit.

Palam autem est, quia similiter potest cogitari et intelligi
quod non potest non esse; majus vero cogitat qui hoc co-
gitat, quam qui cogitat quod possit non esse. Cum ergo co-
egitatur quo majus non possit cogitari, s1 cogitatur quod



CAPITULO IX

Que puede concebirse y entenderse el ente supremamente
grande; y se refuerza el razomamiento hecho en oposicion
al necio.

Pero, aun si fuera verdad que no puede concebirse o en-
tenderse ese ente tal que nada mayor puede conecebirse,
con todo, no seria falso que puede concebirse y entenderse
un ente tal que nada mayor pueda concebirse y entenderse.
Pues asi como nada prohibe que se diga ‘‘inefable’’;, bien
que no pueda decirse lo que es inefable, y como puede
concebirse lo ‘‘inconcebible’’ aunque no pueda concebirse
aquéllo a lo que tal nombre corresponde, del mismo modo
cuando se dice ‘‘el ente tal que nada mayor puede conce-
birse’’, no hay duda de que puede concebirse y entenderse
lo que se oye, aunque no sea posible concebir o entender
el ente mismo del cual se dice que nada mayor puede con-
cebirse. Pues aunque haya alguien tan necio que diga que
no existe un ente tal que nada mayor puede concebirse,
sin embargo no ha de ser a tal punto desvergonzado que
afirme su imposibilidad de entender o concebir lo que
diga; o si econ un individuo asl nos encontramos, no sélo
se deben rechazar sus palabras, sino que él mismo debe
ser despreciado.

Por consiguiente, cualquiera que niega que existe un
ente tal que nada mayor puede concebirse, ciertamente
entiende y piensa la negacion que hace, negacion que no
puede entender o pensar sin sus partes (componentes) ;
una parte, pues, es ‘‘un ente tal que nada mayor puede
concebirse’’. Por lo tanto, cualquiera que esto niega, en-
tiende y concibe un ente tal que nada mayor puede pen-
sarse.

Por otra parte, es evidente que del mismo modo puede
pensarse y entenderse un ente que no puede no existir;



— 134 —

possit non esse, non cogitatur quo non possit cogitari ma-
jus. Sed nequit idem simul cogitari et non cogitari. Quara
qui cogitat quo majus non possit cogitari, non cogitat quod
possit, sed quod non possit non esse. Quapropter necesse
est esse quod cogitat, quia quidquid non esse potest non
est quod cogitat.



— 1356 —

y quien piensa esto piensa algo mayor que el que piensa
una cosa que puede no existir. Por consiguiente, cuando
se plensa en un ente que nada mayor pueda concebirse,
51 se piensa que podria no existir, no se piensa en el ente
que no admite concebir nada mayor. Pero una misma cosa
no puede pensarse y no pensarse al mismo tiempo. Por lo
cual el que piensa un ente tal que nada mayor puede con-
cebirse, no piensa algo que puede no existir, sino que no
puede no existir. Y por esta razén necesariamente existe
lo que piensa, porque cualquier cosa que puede no existir
no es lo que piensa.



CAPUT X

Firmatas ratioms predicte, et lLibelli clausula.

Puto, quia monstravi me non infirma, sed satis necessa-
ria argumentatione probasse in prefato libello, re ipsa exis-
tere aliquid quo majus cogitari non possit, nec eam alicujus
objectionis infirmari firmitate. Tantam enim vim hujus
probationis in se continet significatio, ut hoe ipsum quod
dicitur ex necessitate eo ipso quod intelligitur vel cogita-
tur, et re vera probetur existere, et idipsum esse quidquid
de divina substantia oportet credere.

Credimus namque de divina substantia, quidquid absolute
cogitari potest melius esse quam non esse. Verbi gratia,
melius est esse @ternum quam non eeternum, bonum quam
non bonum, imo bonitatem ipsam quam non ipsam bonita-
tem. Nihil autem hujusmondi non esse potest quo majus
aliquid cogitari non potest. Necesse igitur est, quo majus
cogitari non potest esse, quidquid de divina essentia credi
oportet.

Gratias ago benignitati tuse et in reprehensione et in
laude opusculi mei. Cum enim ea que tibi digna susceptio-
ne videntur tanta laude extulisti, satis apparet quia quee
tibi infirma visa sunt, benevolentia non malevolentia re-
prehendisti.



CAPITULO X

Seguridad del razonamiento precedente y conclusion
del opusculo.

Pienso que demostré haber probado en el susodicho
opusculo no con argumentos débiles, sino con una argumen-
tacion suficientemente necesaria, que existe de veras un
ente tal que nada mayor puede concebirse, y que esa argu-
mentaciéon no se ve debilitada por la fuerza de ninguna
objecion. Puesto que el significado de esta prueba contiene
tanta fuerza dentro de si, que esto mismo que se dice,
necesariamente por lo mismo que se entiende o se piensa,
queda probado que existe de veras y que es cuanto corres-
ponde creer acerca de la substancia divina.

Creemos, en efecto, acerca de la substancia divina cuanto,
de un modo absoluto, puede pensarse que es mejor ser que
no ser. Por ejemplo: es mejor ser eterno que no eterno,
ser bueno que no bueno, y finalmente ser la bondad misma
que no ser la bondad misma. Nada pues que sea asi puede
no ser ese ente que no admite concebir alguno mayor. Por
consiguiente, es preciso que ese ente tal que ninguno ma-
yor puede concebirse sea todo cuanto debe creerse de la
esencla divina.

Agradezco tu benignidad tanto en la confutacidon como
en la alabanza de mi optusculo. Puesto que ya que con tan
grande elogio ensalzaste las cosas que te parecen dignas de
apoyo, se ve claramente censuraste por benevolencia y no
por malevolencia las que te parecieron débiles.






INDICE

Prologo .. .. .. .. .. .. ..

Proslogion .. .. .. .. .. .. .. .. . L0 e e e
Pro insipiente .. .. .. ..

Liber apologéticus ..

Pig.

16

90






AUTORIDADES DE LA UNIVERSIDAD NACIONAL
DE LA PLATA

RECTOR
DOCTOR JULIO M. LAFFITTE

Vice Rector
INGENIERO HLcTOR CEPPI

Secretario General
DocTor RiCARDO ENRIQUE LA RoSsa

Prosecretario General interino

SENOR VICTORIANO LUACES

CONSEJO UNIVERSITARIO

Consejeros

Ingeniero Héctor Ceppi, doctor Juan F. Mutioz Drake,
doctor Eugenio Mordeglia, ingeniero Arturo M. Guz-
man, ingeniero César Ferri, ingeniero José M. Cas-
tigclione, doctor Guido Pacella, doctor Osvaldo A.
Eckell, doctor Julio H. Lyonnet, doctor Hernan Gon-
zalez, doctor Roberto Crespi Gherzi, ingeniero Mar-
tin Solari, doctor Roberto H. Marfany, profesor Ar-
turo Cambours Ocampo, doctor Emiliano J. Maec
Donagh y Capitan de Fragata (R) Guillermo O.
Walbrecher.


iutoridades.de

AUTORIDADES DE LA FACULTAD DE HUMANI-
DADES Y CIENCIAS DE LA EDUCACION

Decano
Doctor ROBERTO H. MARFANY

Vicedecano
Profesor ARTURO CAMBOURS OCAMPO

Secretario
Profesor SECUNDINO NESTOR (GARCIA

Prosecretario
SrSorR MARTIN F. OJEDA

CONSEJO DIRECTIVO
Consejeros iitulares

Doctor RRoberto H. Marfany.
Profesor Arturo Cambours Ocampo.
Cgo. Doctor Octavio N. Derisi.
Doctor Carlos A. Disandro.
Doctor Miguel D. Etchebarne.
Dr. Juan J. Hernindez Arregui
Doctor Federico M. Ibarguren.
Profesor Juan F. de Lazaro.
Doctor Italo Argentino Luder.
Doctor Héctor A. Llambias.
Ing. Silvio Mangariello.

Detegado estudiantil
Sennr .lorge Humberto Moreno.



INSTITUTO DE FILOSOFIA

Director
Cco. Dr. Ocravio NicoLAs DERISI

Secretario
DRr. JoSt MARfA DE ESTRADA

Auxiliar
Sr. Jost BEzic¢

PUBLICACIONES DEL INSTITUTO
Revista N¢ 1 (en prensa)

SECCICON TEXTOS,

I. San Amnselmo: Proslogion
II. Longinos: Tratado de lo Sublime (en preparacién)

SECCION ENSAYOS.

I. Octavio N. Derisi: La persona, su esencia, su vida, su
mundo.



ESTE LIBRO SE TERMINO DE IM-
PRIMIR EL DIiA 27 DE DICIEMBRE
DEL ANO MIL NOVECIENTOS
CUARENTA Y NUEVE EN LA IM-
PRENTA LOPEZ, PERU 666, BUENOS
AIRES, REPUBLICA ARGENTINA.






> U / L\\L/ S\



- o~ - - - ot -
— - - - - - -— - . - > e - b
e o sl e et et g e ety el Bty ey = PR SRS
PPt wt Aeap e o e . e W el i e Ay G el s - - et e —~
T B e A T S v P S it T W el Y WD
r T & » -

e T et e o t——




- R TR M e
S R R e i T T R R 5
&

R A P T L T
: LT P APt Py

S s PRI o ‘ool i S SV S P S e e
- e e A, N ey St
LS S M i Y P L A o e,

o A O o e o ] VA il

P o s Ak
v~ v

S e L ) PN e

P el ey L et gy T

S N - i
N O e s Saaed e Tt

R~ b N 20 e e e Mg SO e et Pl 4 Ak =8 et P Gogh S
N 0 e P P S T o AT ™ St s S g Ao P M-
. it e TPt RSy S e i S A T S R Ml o7
: g Y e T s Sl =inashbemiyamtravies i Slibatioss e, /

T Pt S T e P S L A e APty forg? o e -, - -
. A LT g o e L + & o v
- - A e o e
- s e 8 R R

A S et e 6 - v et

f e
_ Rated uwﬂ.n..vﬂf\ T R
. . p =T N o T «
B Ao Py e G P P e
e e e B B e i e s -

: y - S -1 7 Y

e, v

e
- - 2 r
e el

- St " e et s W S N
. ﬂ:..r.ﬂub.w M bl Sed :
- A 5 Vit ] o B S St e
" 3 AP et Al B gy
PSR S v A ot === s ;
RIS I v : >3 4

o e ey et

p o

bt s o e Rl S
P e el e o ol I e~ 5

e A M ol b e i

L -
oI‘h.NIJ.er. L Ras
B o S, 1

N et et e A ol i i S
et P A=
Tl Sars ¢ o S 0 ] 2 i
. v . » PR B,
-y % - ] N
N e e
T ——— i et T =

J A i e el b

T R S e A N MG P PR W
& e N S\ T i B T

e S Tt AR S N X s




